# رسالة إلى الوثيتين للقدين اثناسيؤسل لرسولي

نفارها الى العربية حسّن افط داود

ملتزم الطبع والنشر مكتبة الحبة القبطية الأرثوذكسية بالقاهرة

# رسالة إلى الوثيتين للقديس الناسيوس الرسولي

نفلها الى العدبية حسّا فط دَاورُد

ملتزم الطبع والنشر مكتبة المحبة القبطية الأرثوذكسية بالقاهرة



الفديس اتناسيوس الرسولى

https://coptic-treasures.com/

#### كتب للعبر ب

تطلب مهم مكتبة المحبة القبطية الارتوادكسية

الدسقولية أو تعاليم الرسل

تفسير قداس الكنيسة القبطبة الارثوذكسية

حماة يوسف

. ابراهبم . إيليا

وارمما

كيف تدرس الكتاب المقدس

رسالة إلى الوثنيين } القديس اثناسيوس الرسولى تجدد الكلمة

مي هنري

200

نشد الانشاد

anal-1

هوشع

شهادة علم الآثار للكتاب المقدس: هودجكن دراسات مختصرة عن حياة المسيح وتعاليمه https://coptic-treasures.com/

#### مقدمة للرسالة

هذه الرسالة والتي تليها (تجسد الكلمة) تكو ًنان في الواقع فصلين من سفر واحد . فان چيروم Jerome يشير اليهما «كمفرين ضد الوثنين » .

وكلتاهما موجهتان إلى الو ثنيين ، على أنه يلاحظ في الرسالة التي نحن بصددها أن النقد ، وجه بصفة أخص وبدرجة أقوى إلى معتقدات الو ثنيين وعبادتهم ، وكلتاهما ترجعان إلى أو ائل ايام اثناسيوس ، ولذا فاننا لا نجد فيهما أثراً للثورة الاريوسية (حتى في فصل ٨:٤٦ من هذه الرسالة . أنظر أيضاً الحاشية ) التي قامت سنة ١٩٥ قبل أن يبلغ الثانية والمشرين من عمره ، ولا يعرف بالتحقيق وقت كتابتهما . أما الاشارة الواردة في فصل ٩:٥ بان عصر تأليه الإماطية بقياء من المشيوخ فصل ٩:٥ بان عصر تأليه الإماطية بقياء من المشيوخ فصل ٩:٥ بان عصر تأليه الإماطية بقياء من المشيوخ المثلية والمثنية الشيوخ المثلة المثلة والمثنية الشيوخ المثلة التواردة الواردة في المثلة بالمثلة بالإمالية المثلة المثلة المثلة الشيوخ

قد زال وانتهى فانها تشير إلى تجديد قسطنطين كنهاية للمرحلة.
وأما وصول رسالة وتجسد الكلمة ، إلى أقصى درجات البلاغة
لدرجة اعتبارها كفطعة أنموذجية فى علم اللاهوت المسيحى
فانه يدفعنا إلى اعتقاد بانها وزميلتها قد كنبتا فى وقت متأخر
جداً. لاجل كل هذه الاسباب فالمرجح انهما كنبتا فى سنة
جداً الوقبيلما بقليل ، أى حيا كان عمر اثناسيوس ٢١ سنة.

والغرض من كتابة هذه الرسالة هو ( فصل ١ ) لتوضيح سمو الايمان المسيحي ومعقوليته. وأعظم ما يوضح الايمان تتاثيجه العملية. و لكن لكي يكون لهذه النتائج تأثيرها بجب تطهير العقل من كل الشو ائب. ومن هنا نتبين ضرورة مهاجمة العبادة الوثنية ، الأمر الذي يستنتج من نفس سبب الشر .وحه عام. أي من ابتعاد الانسان عن مثله الأعلى .. والكلمة ، (ف٢-٥) وباساءة استعال الانسان لقوة الاختيار السليم التي وهبت له سقط ( ف-٦-٨ ) في وهدة العبادة الوثنية وضلالاتها وانحط من درجته ( ف ٩ - ١٥ ). بعد ذلك يناقش الحجج الشائعة للعبادة الوثنية وبراهينها العلمية (ف ١٦-٢٦) وبذلك يصل إلى النقطة الرئيسية عن ادراك الله . فيبرهن في ( ف٧٠-٢٩) ان الله ليس هو الهhttps://eoptic-tréasures.com/

المختلفة بعضما على بعض ، إذاً فلا ممكنأن يكون أحدهاهو الله ، أو كلما مجتمعة ، لأن الله لا يمكن أن يكون مكوناً من أجزا. يعتمد عليها، بل هو نفسه مصدر وجود الكل. إله كهذا تستطيع روح الانسان أن تدركه ( ف ۲۰ – ۳۳ ) بل لا بد أن تدركم إذا تطهرت من الخطية ( ف ٤٣ ). واذا اعافتها نقائصها عن هذا فان مظاهر العقل والنظام في الكون (ف ٢٥ - ٤٦) أمينها على إدر اك صنعة الله ، و وجود والمكلمة ، والله الآب عن طريق و السكلمة ، . أن رجوع الإنسان الحاطي. وانتشاله من وهـدة السقوط لا يمكن أن يتم إلا لرجوعـه الى الـكلمة ( ف ٤٧ ). وهذا يمهد الطريق للبحث الذي يعالجه القديس اثناسيوس في كنتابه التالي و تجسد المكلمة . .

هذا هو الاتجاه العام للرسالة الى الوثنيين، وأن أهميتها العظمى أمر لا شك فيه قط. ونحن نعترف فى نفس الوقت أن يعض تفاصيلها قد لا تلذ للقارى. فى العصر الحالى. فى هذه الرسالة والتى تليها يتطلع اثناسيوس الى الامام والى الحلف. فالرسالة الثانية \_ عن التجسد \_ يراها علما. اللاهوت فى الوقت الحاضر جوهرية جداً. ويرون فيها آراء أكثر حدائة من أى الحاضر جوهرية جداً. ويرون فيها آراء أكثر حدائة من أى بحث لاهوتى فى جميع الاجمال السابقة الى الآن. أما الرسالة https://coptic-treasures.com

إلى الو ثنيين فان إبحاثها عن الامور السحيقةالتي تلاشت كلية(١) 4 و حججها الموجهة الى الـكـشير من الآرا. التي تبدو غريبة عنا كل الغرابة ، ونظرتها إلى بداية وتاريخ العبادة الوثنية ، ونظرياتها العلمية العتمقة (ف ٣٦، ٤٤، ٣٩) ، وحججها التي قد تبدو ضعيفة (ف ١٠٣،١٦) - كل هذه قد تمفر قرا. العصر الحاضر لدى قراءتها لأول مرة. ولعل هذا يفسر السبب في عدم ترجمتها قبل الآن. وليكن رغم كل هذا فان تكرار درس هذه الرسالة لزيدها قيمة في نظر القراء. فإن سموها من الناحية الادبية ، وتركبز البحث في الحقائق المسمحة الرئيسية ، ودقة التجري في معالجة بعض المشاكل كالشر والخطبة ، وعلاقة الله بالطبيعة ، والمقارنة الادبية بين عفيدة المسيحية في الآله الواحد والعقيدة الوثنية في تعدد الآلهة ، وفوق كل هذا إنّ العقلية المتسعة، وحجة المنطق ـ هذه تبرز الكتاب كـــفر نفيس، وكسفر جدير بان يكون متمها لفرينه الذائع الصيت.

وهذان السفوان كما قال شاف Schaff في كتابه Nicene Christianity صفحة ۸۲ هما اول مجمود علمي في

<sup>(</sup>١) على أن الموقف يختلف كل الاختلاف في البلاد الوثنية . وقد تصرت في بلاد الهند ترجمة الكليز fattps://copfic-treasures.com/

المسيحية عن بعض العقائد الاساسية المتعلقة بالله و العالم ، الخطية و الفداء . و يمكن اعتبار هما الفاكهة الناضجة للبر اهين الايجابية في الكنيسة الار أو ذكسية ، و ذلك بعد كتاب و المبادى ، علا وريجانوس ، لقد أكثر كتاب المسيحية الاولون من مهاجمة العبادة الو ثنية و كتاباتها ، و لكن ما يميز اثناسيوس عمن سبقوه عدا اور يجانوس - هو طريعة كتابته المبتكرة ، وأن تضامن الفلسفة مع العبادات الو ثنية الشائعة و قائد جعل أمام المسيحية مهمة جديدة شاقة تحو قوة التدليل ، فإن الفلسفة الافلاطونية الحديثة أذ انزعجت بسبب تقدم المسيحية تضاعف مجهودها تحو تدعيم نظرياتها بالحجيج الفلسفية .

ومما يلاحظ اخيراً أن آ أار نظريات اور يجانوس واتباعه ظاهرة في هاتين الرسالة بن اللتين كتبها في أو اثل حياته أكثر من ظهورها في كتاباته التالية . وفي رسالة وو تجسد المكلمة ،، (ف 13) نراه يلتفع بالمظرية الافلاطونية عن دو المكلمة ،، (Logos) دون الاسهاب في شرح الاختلاف الجوهري بينها وبين العقيدة المسيحية . كذلك مرى آ أار تعاليم أور يجانوس في نظريته عن طبيعة الشر باعتبار أنه سلمي محض انظر في ه بالمقارنة مع ما ورد في تعاليم أور يجانوس (انظر في ه بالمقارنة مع ما ورد في تعاليم أور يجانوس (المثلة المرابقة عمر ما المرابقة المرابق

Orig. C. Cels. iv 66) في تفسيره لجنة عدن بانها رمزية (انظرف ۲:۲،٤:۳).

وعلى العموم أن تفكير أثناسيوس أثناء المنازعات الأريوسية كان أبعد ما يكون عن عقلية اوريجانوس وأقرب ما يكون إلى عقلية الغربين في طريقة البحث،

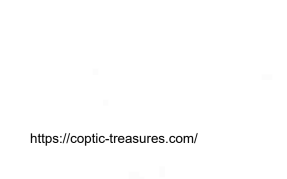
ويمكن تبويب هذه الرحالة كا يلي :

| -      |                                        |       |
|--------|----------------------------------------|-------|
| صفحة   | •                                      | فصل   |
| 1 ٧    | مقدمة_ تنضمن الغرض من الرسالة          | 1     |
| 17     | الباب الأول دحض العبادة الوثنية        | 79-7  |
|        | (١) طبيعة الشر                         | 0 - 4 |
| 41     | ۱ ـ ليس له و جو د جوهري أو اصلي        | 7     |
| 77     | ٧ _ ټار څه                             | 298   |
| YV à   | ٣ ـ طبيعته الجوهرية ـ أي تصميم الارادة | c     |
| 44     | دحض الآراء الخاطئة عن الشر             | 7     |
|        | ١ ـ الآراء الوثنية ـ الشر طبيعي        |       |
|        | ٧ ـ الآرا. الهرطوقية ـ وجود إلهبن      |       |
| نيسة٢٠ | https://coptic-treasures.com/          |       |
|        |                                        |       |

فصا (٢) العمادة الوثنية ١ - تاريخها وأشكالها المتعددة 4.5 1 -- 1 ٢ ـ عدم ملامة خزعبلاتها للآداب العامة 2 2 11571 ٣\_ حماقة عمادة التماثر 29 16315 ع - آلحة الوثنيين - كما يمثلونها - ليست آلحة 04 10 ١٦-١٦ (٣) بحث الحجج التي تدعم الوثنية ١ ـ الأوصاف الخليعة التي تعزى للشعراء ٥٥ IVIIT على إنها (أولا) وصلتنا مع نفس المستندات عن أسما. الآلهة و وجو دها( ثانياً ) والأرجح أن الشعراء اخترعوا الأوصاف الالهية لهذه الكائنات لا الأصاف البشرية ٣ - والآلهة قد عبدت لاختراعاتها النافعة الخ ٦٠ 14 التماثيل (أولا) ضرورية لتمثيل الكائنات ٦٣ غير المنظورة (ثانياً ) واسطة للاتصال بالآلهة https://coptic-treasures.com/ 77

| 420         |                                                                                                          | ٠٥٠ ا |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|             |                                                                                                          | 77-77 |
|             | (أولا)تنوع العبادات(ثانياً)الذبا                                                                         |       |
| لادبى       | ( ثالثاً ) الآلهة هي سبب الفاد اا                                                                        |       |
| ية الفلسفية | <ul> <li>(٥) تشبيت الاعتقاد بالله بعكس النظر</li> </ul>                                                  |       |
|             | التي تنادى بتأليه الكون                                                                                  |       |
| ۸۱ -        | ١ ـ ليس أي جز. من الكون هو الله                                                                          | **    |
| ٨٥          | ٢ ـ وليس الـكون مجتمعاً هو الله                                                                          | T.A.  |
| AY          | ٣ _ الطبيعة تتميز عن الله                                                                                | 79    |
| 11          | الباب الثاني . معر فه الله بمكنة . النفس                                                                 |       |
| 41          | (١) نفس الإنسان عائلة لله                                                                                | T.    |
|             | (٢) البراهين على وجودها                                                                                  |       |
| 94          | ١ ـ الانسان والحيوانات                                                                                   | T1-   |
|             | ٧ ـ محسو سية الفكر                                                                                       |       |
| 90          | ٣ ـ النفس والجسد                                                                                         | the   |
| 44          | (٣) البراهين على خلودها                                                                                  |       |
| ١٠٠ ١٠ ما   | (ع) تستطع النفس _ التي هي مرآه ,,الك<br>https://coptic-treasures.com/<br>معرفة الله ، على الأولى المليكة | 72    |

صفحة -48 ٥٠ - ٤٤ الياب الثالث . الطبيعة اعلان عن الله 1-5 (١) الطبيعة اعلان ١ - عن شه 1.5 11. N7 6 87 7-3, 6-614 ٣ ـ عن عقل الله أو , كلمته، 117 5 -١١٥ ٤ (٢) وظيفة والكلماء الكونية اصلية ودائمة ١١٩ جه و ع ع الله تشبيعات لتوضيح هذا 175 1\_11 1V-20 ITY (١) تماليم الكتاب المقدس عما ورد في المارس الأول والثالث (٢) التمهيد للبحث الوارد في الرسالة التالية



#### الفصل الاول

مقدمة ، غرض الكتاب توضيح العقيدة المسيعية سيما عقيدة الصليب » وذلك تبرئة لها من هجمات الوتمنيين . نتائج هذه العقيدة .

ان معرفة ديانتنا وحقيقة الامور لاتحتاج إلى معلمين
 من البشر بقدر ما هي واضحة من تلقاء ذاتها، لانها في كل يوم
 تؤكد نفسها بالوقائع الملموسة، وتظهر نفسها أسطع من الشمس،

وذلك بتعاليم المسيح.

٢ - ومع ذلك فطالما كنت تتوق أن تسمع عنها أيها العزيز مكاريوس (١). تعال لنبسط بعض نقط قليلة عن إيمان المسيح على قدر الاستطاعة . ورغم انك تستطيع أن تلبينها من الاقوال الالهية الا أنك بكرمك تريد الاستماع من غيرك أيضاً .

٣ ـــ لانه رغماً عن أن الكتب المقدسة الموحى بها كافية
 لتوضيح الحق (٢)، ومع أنه توجد مؤلفات أخرى لمعلمينا

<sup>(</sup>١) انظر الملاحظة عن هذا فى « تمجيد الكلمة » الفصل الاول س . ا . قد يكون هذا الاسم مستعملا رمزيا. ولكن وروده فى كلتا الرسالتين يدل على ان المصود شخص معين . ويغاب على الظن انه شخص مسيحى لهدراية بالكتاب المقدس (٢) هذا ما يصرح به اثناسيوس دواماً . انظر « تمجيد الكلمة » ف ه

المغبوطين(١) وضعت لهذهالغاية ، إذا ما عثر عليها المر. حصل على بعض المعلومات غن تفسير الاسفار المقدسة، واستطاع أن يتعلم ما يريد معرفته . رغم ذلك فطالما لا توجد بين أيدينا في الوقت الحاضر مؤلفات معلمينا لبعث اليك ـ كـتابة ـ ما تعلمناه منهم عن الاعان ، أعنى إيمان المسيح المخلص ، الئلا يظن أحد أن التعاليم التي نودي بها بيننا رخيصة ، أو يتوهم أن الإيمان بالمسيح غير معقول. لان هذا ما يتهمنا به الامم ويهزأون بنا ويضحكون علينا جداً من أجله، مصربن على التحدث عن هذه الحقيقة الواحدة عن صليب المسيح. وهنا لا يسع المر. إلا الاشفاق عليهم لانعدام عقليتهم. لانهم إذ يهزأون بصليب المسيح فانهم لا يرون أن قوته ملأت كل العالم ، وأن به أصبحت نتائج معرفة الله ظاهرة للجميع .

٤ — لانهم لو كانوا قد النفتوا باخلاص الى طبيعته الالهية أيضاً لما كانوا قد هزأوا بحقيقة كهذه، بل لكانوا بالعكس قد أدركوا بدورهم أن هذا الانسان هو مخلص العالم، وأن الصليب لم يكن كارثة، بل كان شفاء للخليقة

<sup>(</sup>۱) تجسد الكلمة ا/nttps://coptie-freasures.com معلمي مدرسية ا الاكندرية ككتاب اوريجانوس ( المبادىء)

ه - لانه أن كان بعد الصليب قد اندثرت كل العبادة الوثنية بينها تتبدد كل مظاهر الشياطين بهذه العلامة (١) عُرُواُصبح المسيح وحده هو الذي ُيعبد ، وبه 'يعرف الاب ، وأن كان المخالفون قد خزوا، لانه كل يوم يربح نفوس ﴿وَلا م المخالفين (٢) بطريقة غــــير منظورة ــ ألا يحق للمر. أنْ يسألهم ؛ ألا زلتم ترون ان هذا الاس بشرى عوضاً عن الاعتراف بان ذاك الذي صعد على الصليب هو كلمة الله ومخلص العالم ؟ على أنه يبدو لى أن هؤلا. الاشخاص الاشرار جداً كمن يعير الشمس إذا غطتها السحب، مع أنه لا يزال يعجب بنورها إذ يرى ان كل الخليقة تستضيء بها ¬ لانه إن كان النور شريفاً ، والشمس باعثة النور – أشرف ، على هذا القياس نقول إن كان إمتلا. العالم كله بمعرفة الله أمراً إلهياً ، فبالتالي يكون باعث هذا الاجرا. ه. الله ' وكلية " الله

٧ – إذن فنحن نتحدث حسب طاقتنا مفندين أولا جهل غير المؤمنين، حتى إذا ما زهق الباطل ظهر الحق من تلقاء

<sup>(</sup>۱) علامة الصلب الشالمة https://coptic-treasures.com/

ذاته ، وزدت أنت أيها الصديق تأكيداً أن ما آمنت به حق ، وانك إذ عرفت المسيح لم تخدع . وفضلا عن هذا فأعتقد أنه من اللائق أن أوجه الحديث إليك -كمحب للمسيح -عن المسيح ، طالما كنت واثفاً انك تحسب الإيمان به ومعرفته أسمى من أى شىء آخر على الاطلاق ..



## الباب الاول الفصل الثاني

ليس التمر عنصراً أساسياً في طبيعة الأشياء . خلفة الانسان الأصلية عرثـكوينه في النعمة وفي معرفة الله

۱ - فى البد. لم يكن الشر مو حوداً . بل انه ليس له وجود الآن فى الذين قد تقدسوا ، كما انه ليست له علاقة بطبيعتهم بأى حال من الاحــوال . على أن الناس فيما بعد بدأوا بخترعونه ، ويحكمون صنعه لضررهم . ومن ثم اخترعوا الاصنام أيضاً حاسبين غير الموجود كأن له وجود

٧ - لأن الله جابل الكل وملك الكل الذي يعلو على
كل جوهر ويعجز البشر عن اكتشافه، نظراً لعظم صلاحه
وسموه كل السمو ، خلق - بكلمته مخلصنا يسوع المسيح الجنس البشرى على صــورته ، وكون الانسان قادراً
على رؤية وادراك الحقائق بواسطة هذه المشابهة لشخصه،
مانحاً إياه أيضاً أن يدرك ويعرف حتى أزليته ، حتى إذا
عا احتفظ بطبيعته كاملة https://coptic-treasures.com/عن الله

قط، ولا يرتد عن شركة القديسين. بل إذ قد نال نعمته التي وهبها إباه ، ونال أيضاً قوة الله من كلمة الآب ، استطاع أن يغتبط وتكون له شركة مع اللاهوت ، عائشاً حياة الخلود كاملة ومباركة يقيناً . لانه إذ لا يعوق معرفته للاهوت شيء فامه يحتفظ أبداً بطهارته بصورة الآب الله الحكلمة ، الذي تخلق هو نفسه على صورته . وانه ليدهش إذ يتأمل في العناية الإلهية التي تمتد إلى الكون عن طريق ألكملمة "مرتفعاً عن كل الأشياء الحسية والمظاهر الجسدية ومتصلا بقوة عقله بالإلهيات والأشياء التي تدرك بالعقل في الساوات.

٣ - الآنه حيثها لا يتصل العقل البشرى بالاحساد ، ولا يختلط به من الحارج أى شى، من شهواتها ، بل يسقى سامياً فوقها تماماً ، ويظل مستقلا بنفسه كما قصد به من البده ، فانه يتعالى إلى فوق متسامياً عن الحسيات وكل الآهور البشرية ، وإذ يرى "الكلمة " فانه يرى فيه أيضاً أبا "الكلمة" ، متلذذاً بالتأمل فيه ، ومكتسباً التجديد من الانعطاف نحوه

ع \_ وذلك تماماً كا ول انسان خلق \_ الذي سمى بالعبرانية آدم \_ إذ رصف في /fittps://coptic-treasures.com/ الله يحرية لا يعيقها الخجل ، وبأنه كان يشارك القديسين في التأمل في الامور التي يدركها العقل ، والتي كان يتمتع بها في المدكان الذي كان فيه ـ الذي دعاه القديس موسى رمزياً بالجنة . الذلك فان طهارة النفس كافية في حد ذاتها للتأمل في الله ، كما يقول الرب أيضاً ووطوني للانقياء القلب لانهم يعاينون الله ،،

#### الفصل الثالث

أتحطاط الانسان من الحالة المنالف شرحها ، بسبب الهماكه في الماديات

۱ — اذن فه كدا صور الخالق جنس البشر كما قلنا، و حكدًا قصد به أن يستمر. ولكن الناس اذ استخفوا بالآمور الأفضل، ورفضوا ادراكها، بدأتوا يبحثون عن الآمور الاقرب إليهم التي فضلوها على تلك.

۳ - على أن الامور الاقرب إليهم هي الجسد وحواسه. وهـكذا إذ ابعدوا عقلهم عن الاشياء المدركة بالتفكير بدأوا يفكرون في انفسهم ، وبهذا ، وبحصر الفكر في الجسد وسائر الامور الاخرى الحسية ، وإذ انخدعوا بما حولهم ، سقطوا في شهوات أنفسهم ، مفضلين ما هو لذواتهم عن التأمل فيما هو لله و إذ انغمسوا في هذه/https://coptio/treasures.com/اليهم ،

أوقعوا نفوسهم فى حبائل الملذات الجسدية فاضطربت ( نفوسهم ) وارتبكت بكل أنواع الشهوات، بينها نسوا كلية القوة التى نالوها اصلا من الله .

٣ \_ على أن صحة هذا تتبين في الانسان الذي خلق أو لا كما تخريًا الكتب المقدسة عنه . لانه هو أيضاً طالما كان عقله مركزاً في الله ومداوماً على التأمل في الله كان متحولًا عن التأمل في الجـــد. ولكبنه عندما ابتعد عن التفكير في الله يمشورة الحية، وبدأ يتأمل في نفسه، فانهما لم يترديا إلى شهوات الجسد فحسب بل عرفا انهما عربالمان، واذ عرفا هذا خجلا. على انهيها لم يعرفا انهيها عريانان من اللباس بقدر ما عرفا انهيما تجردًا من التأمل في الامور الالهية وحولًا ذهنهما إلى الضد . لانها إذ ابتعدا عن التأمل في الواحــد الحق أي الله ، وعن الرغبة فيه ، فانهما منذ تلك اللحظة انشغلا بشهوات مختلفة وشهوات الحواس الجسدانية المتعددة .

ع – ونتج من هذا بطبيعة الحال انها إذ تولدت فيهما الرغبة لكل شيء بلا استثنا. بدآ يألفان هذه الرغبات لدرجة انها كانا بخشيان ان يتركاها . لهذا بدأت النفس تخضع للجبن والحوف والملذا الموائدة عليه https://coptic-treasures.com/ اشدأ أن تترك

شهواتها صارت تخشى الموت وانفصالها عن الجسد. وأيضاً اذ بدأت تشتهى ووجدت انها عاجزة عن اتمام شهواتها تعلمت ارتمكاب القتل والمظالم. وهـذا يدفعنا بطبيعة الحال لمكى توضح على قدر الاستطاعة كيف تفعل هذا

### الفصل الرابع

أتحدار النفس تدريجياً من الحق الى الباطل بسبب اساءة استعالها حقها تحو حرية الاختيار

۱ – وإذ ابتعدت عن التأمل في الامور العقلية واستخدمت الاقصى حد كل نواحى نشاط الجسد، وتلذذت بالتأمل في الجسد، ورأت أن الملذات جيدة لها، فانها ضلت وأساءت استمال اسم الخير، وظنت أن الملذات هي خلاصة الخير، كل لو اصيب أنسان بآفة في عقله وطلب سيفاً ليشهره ضد كل من لقيه وظن أن هذا هو العقل السليم.

ولكنها إذ تردت في محبة الملذات فانها بدأت تخرجها
 في اشكال مختلفة. لانها أذ هي بالطبيعة متحركة فانها لا تفقد
 حركتها حتى ولو إبتعام https://coptic-treasures.com/دك لا نحو

الفضيلة فيما بعد ولا لكى ترى الله ، بل تستخدم فواها إستخداماً غريباً مفكرة فيما لا وجود له ومسيئه إستخدام تلك القوى كوسيلة لدلذات الى إخترعنها ، طالما كان لها السلطان على ذاتها .

٣ — لانه كما انه في استطاعتها من الناحية الواحدة أن تنعطف عو الخير كذلك في استطاعتها من الناحية الاخرى أن ترفضه ولكنها برفضها الخير فانها تشغل تفكيرها بطبيعة الحال فيها هو ضده ، لانها لا تستطيع عطلقاً أن تمتنع عن الحركة ، فهى كما قلمت متحكة بالطبيعة . واذ تعرف سلطانها على ذاتها فانها ترى بانها تستطيع استخدام أعضا. جسدها في أحداً لا تجاهين ، إما إلى ناحية الموجود أو إلى ناحية العدم .

ع حلى أن الخير هو الموجود ، والشر هو العدم ، اذن فاننى أقصد بالموجود ما هو خير ، لان له بماثلة فى الله الموجود ، واقصد بالعدم ما هو شر لانه ينحصر فى الاوهام الباطلة فى أفكار البشر . لانه مع ان للجسد عينين لرؤية الخليقة ولادراك الحالق بتركيبها المتوافق كل الموافقة ، وأذنين للاصغاء الى الاقوال الالهية ونواهيس الله ، ويدين لاتمام الاعمال الضرورية ولرفعهم https://doptic/tre/dsures.coh/الفس وقد

ابتعدت عن التأمل في الخير والتحرك في دائرته فانها تهيم. شاردة وتتحرك نحو ما هو ضده.

ه \_ وهى \_ كا قدمت \_ إذ ارتضت أو اساءت استعمال قواها أدركت أن فى استطاعتها تحريك أعضاء الجسد أيضاً فى اتجاه مضاد . ولذلك فعوضاً عن النظر إلى الخليقة فانها تحول العين إلى الشهوات ، مظهرة أن لهاهذا السلطان أيضاً . ومتوهمة انها بمجرد التحرك تحتفظ بكرامتها ولا ترتكب أبة خطية إذا تصرفت كما تربد وتشتهى ، غير عالمة انها لم نحلق نجرد التحرك الم للتحرك في الاتجاه المستقيم . وهذا هو الذي من أجله يؤكد لل أحد الاقوال الرسولية أن وكل الاشياء تحل لى لكن ليس

#### الفصل الخامس

اذن قالصر يتضمن جوهرياً في اختيار الامور السقلي وغضبالها علم الامور السامية .

١ على أن وقاحة البشر إذ لم تبال بما هو لائق ومناسب،
 ١ بدأت تدفعهم إلى العكس ، وبالتالى إذ

حركت أيديهم الى العكس جعلتها ترتكب القتل، وقادت اسماعهم إلى العصيان وعدم الطاعة، وأعضاءهم الاخرى إلى الني بدلا من إنتاج النسل الطبيعي، واللسان إلى النميمة والشتيمة والحلف كدباً بدلا من الكلام اللائق، والايدى أيضاً إلى السرقة وضرب الاخوة، وحاسة الشم إلى الروائح الشهوانية المتنوعة، والاقدام للاسراع في سفك الدم، والبطن إلى السكر والنهم (١).

٣- وكل هذه رذائل وخطية للنفس. كما إنه لا مبرر لها على الاطلاق، سوى رفض ما هو أفضل. لانه كما أن قائد العربة إذا ما ركب عربته فى ساحة السباق لا يبالى بالهدف الذى أمامه الذى يجب أن يقود العربة نحوه، بل يتجاهله وبقود الحصان حسما يستطيع، أو بتغيير آخر حسما يريد، وكشيراً ما يدوس بعربته من يلتق بهم، وكشيراً ما يسقط فى حفر شديدة الانحدار، ويندفع بسرعة السباق التى آل على نفسه شديدة الانحدار، ويندفع بسرعة السباق التى آل على نفسه السير بها، متوهماً انه بهذا لم يخطى الهدف ، لانه لا يراعى الا الركض ولا يرى انه قد تجاوز الهدف جداً ، هكذا النفس أيضاً ، فانها إذ تحولت عن الاتجاه نحو الله ، و دفعت أعضاء

https://coptic-treasures.com/

الجسد وأبعدتها عما هو لائق، أو بالحرى طوحت بنفسها معما المعمالية فانها نخطى. وتؤذى نفسها ، دون أن ترى انها ضلت الطريق وانحرفت عن هدف الحق، الذى كان يتطلع إليه المغبوط بولس لابس المسيح عند ما قال وأسعى نحو الغرض لاجل جعالة دعوة المسيح يسوع العليا ، (١) . وهكذا إذ جعل هذا القديس الحير هدفه لم يرتكب الشر قط .

#### الفصل السادس

آراء باطلة عن طبيعة الشر ، أى أن الشر متغلفل فى طبيعة الأشياء ، وله. وجود جوهرى ، (١) فالوتذيون يقولون أت الشر مستقر فى المادة . دحض هذا الافتراءات (٢) والمعلمون المهرطقون يعلمون يعبود الهين . دحض هذا من الكتاب المقدس

١ – وإذ انحرف بعض اليونانيين عن الطريق المستقيم ولم يعرفوا المسيح ،نسبوا للشر وجوداً جوهرياً مستقلا .وبهذا ارتكبوا خطأ مزدوجاً . بانكارهم أن الخالق خلق كل الأشياء ، وذلك إن كان للشر كيان مستقل من تلقاء ذاته . أو انهم إن كانوا يقصدون أنه خالق كل الاشياء فانهم بالطبيعة .

يعترفون أنه خالق للشر أيضاً . لأن الشر -حسب ادعائهم -كائن ضمن الأشياء الموجودة .

٧ - على أن الأمر واضح كل الوضوح أن هذا ملى. بالمتناقضات علاوة على استحالته . لان الشر لا يخرج من الخير ، كما أنه غير موجود فى الخير ، ولا هو نتيجة له . والا فني هذه الحالة لا يمكن أن يكون الخير خيراً طالما كان مختلطاً بطبيعة الشر أو نتيجة له .

س ولكن المتحزبين الذين انحرفوا عن تعاليم الكنيسة ، " وانكسرت بهم السفينة من جمة الايمان " (١) يتوهمون خطاهم أيضاً أن للشر كياناً جوهرياً . على انهم يتوهمون استبدادياً وجود إله آخر سوى الاله الحقيق أبا ربنا يسوع المسيح ، وأنه هو الباعث ـ غير المخلوق ـ للشر ، ورأس كل الشرور ، وهو أيضاً بارى الخليقة . ولكن هؤلا الاشخاص يمكن دحضهم بسهولة ، لامن الاسفار الألهية فحسب بل من الذهن البشرى نفسه ، الذى هو مصدر هذه الاوهام الجنونية .

https://coptic-treasures.com/

ولنبدأ الآن بالقول أن ربنا ومخلصنا يسوع المسيح يقول فى أناجيله مؤيداً كلمات موسى ‹‹ الرب الآله واحد ›› ، رو أحمدك أيها الآب رب السهاء والارض ،، (١) فان كان الله واحداً ، وفى نفس الوقت هو رب السهاء والارض ، فكيف يمكن أن يكون هنالك إله آخر سواه؟ أو أى مجال يبقى للاله لذى يتوهمونه ان كان الآله الحفيق الواحد بملاكل الاشياء فى دائرة السهاء والارض ؟ أو كيف يمكن أن يكون هنالك خالق آخر السهاء والارض ؟ أو كيف يمكن أن يكون هنالك خالق آخر النهان كان إله واب المسيح هو نفسه رب كتصريح المخلص،

على اخراج الخير من إله الخير. ولكن أن قالوا هذا فنظر على اخراج الخير من إله الخير. ولكن أن قالوا هذا فنظر إلى أية هاوية من الالحاد يتردون. لانه إذا تساوت القوى فان الاسمى والافضل لا يمكن إدراكه. ولانه إذا وجد الواحد رغم ارادة الآخر، فكلاهما متساويان فى القوة وكلاهما متساويان فى القوة الواحد انهزام لارادة الآخر. وضعيفان لان نفس وجود الواحد انهزام لارادة الآخر. وضعيفان لان ما يحدث هو صد ارادتها. ولانه ان كان إله الخير موجوداً رغم ارادة إله الشر، فان إله الشر موجود بالتساوى رغم ارادة إله الخير.

https://coptic-treasures.com/

## الفصل السابع

دحض التعايم بوجود إلهين من المنعلق . استحالة وجود إلهين . حقيقة الشعر هي ما تعلمه الكنيسة : انه ينشأ ويستقر في الاختيار المعكوس للنفس المظلمة .

۱ - وهم بنوع أخص يعرضون أنفسهم الأجابة التالية . ان كانت الاشياء المنظورة هي من صنع إله الشر فما هو عمل إله الخير ؟ لانه لا شيء 'ينظر سوى عمل الصانع. أو اى دليل لوجود اله الخير على الاطلاق لو لم تكن هنالك أعمال من أعماله حتى يمكن ادراكه بها ؟ لان الصانع يعرف باعماله.

٧ - أو كيف يتسنى وجود مبدأين متناقضين؟ أو ما الذي يفصل بينهما فيكون الواحد بعيداً عن الآخر؟ لانه يستحيل وجودهما معاً اذ أن كلا منهما يحاول إبادة الآخر . كذلك لا يمكن للواحد أن بوجد فى الآخر ، لان طبيعتيهما غير قابلتين للأندماج وغير متماثلتين . بناه على هذا فان الذى يفصلهما لا بدلا بد أن يكون من طبيعة ثالثة ، أى إله . ولـكن من أى طبيعة كمن أن يكون هذا الثالث؟ من طبيعة الخير أو الشر؟ من المستحيل أن نقرر رأياً ، لانه لا يمكن أن يمكون من طبيعة الاثنين . /https://coptic-treasures.com

سـ اذن وقد اتضح أن غرورهم هذا فاسد وجب أن تسطع لامعة حقبقة تعاليم الكنيسة التي تلخص في أن الشر لم يكن من البد. مع الله او في الله ،كما انه ليس له وجود جوهري بل أن البشر لقصورهم عن رؤية الخير بدأوا يخترعون ويتوهمون لانفسهم ما لم يكن ، منساقين وراء شهواتهم .

٤ - لانه كا أنه إذا أغلق انسان عينيه ، والشمس ساطعة وكل الارض مستضيئة بنورها ، و توهم الظلمة وليس لها وجود ، ثم سار هائماً كا نه فى ظلام ، و تعثر مراراً ، وسقط فى حفر شديدة الانحدار ، متوهماً ان الدنيا مظلمة وليست منيرة ، لانه لا برى على الاطلاق رغم توهمه بانه يرى ـ هكذا أيضاً نفس الانسان إذ تغلق عينيها اللتين بهما تستطيع رؤية الله فكرت فى الشر لذاتها ، وأصبحت وهى تتحرك فى الشر لا تعرف انها لاتفعل شيئاً ، لانها تفكر فى العدم ، لاتفعل شيئاً ، لانها تفكر فى العدم ، كا إنها لم تلبث بعد فى طبيعتها الاصلية . ولكن الحالة التى هى بطبيعة الحال نقيجة اختلال توازنها .

ه - لانها خلقت لكى ترى الله ،ولكى تستنير به ،ولكنها عرضا عن أن تطلب الله طلبت من تلقاء نفسها الامورالفاسدة و عشت عن الظلام كما يقو https://coptie treasures.edm/ أن الله

صنع الانسان مستقيماً أما هم فطلبوا إختراعات كثيرة ، (١) إذن فقد ثبت أن البشر من البد. إخترعو اودبروا وتوهموا الشر لانفسهم . ولكن قد حان الوقت الآن لنقول كيف وصلوا إلى جنون عبادة الأوثان ، لكى تدرك أن اختراع الاوثان نشى. كلية لا عن الخير بل عن الشر . على أن ما ينشأ من الشر لا يمكن بأى حال أن يسمى خيراً ، لانه شر بجملته .

### الفصل الثامن

وأصل العبادة الوثنية مماثل. واذ اصبحت النفس مادية بتناسيها الله ، وانجرفت في تيار الامور الارضية حولتها إلى آلهة . فهوى الجنس البشرى إلى هاوية من الصلالات والحرافات بدرجة ندعو إلى اليأس والاسى

ا - وإذ لم تقنع النفس البشرية باخـتراع الشر بدأت التدريج تجترى. على ما هو اسوأ وأشر . لانها إذ اختبرت شتى الملذات ، وتناست الالهيات ، وسرت بالاكثر بملذات الجسد التي وضعتها نصب عينيها ، ولم تحفل بشيء سوى الاشياء الحاضرة والتأمل فيها ، لم تعد تفكر أنه يوجد شي. غير المنظور أو أنه يوجد خير سوى الاشياء الوقتية والجسدية ، لذلك فانها

وقد تحولت وتناست انها كانت على صورة الله الصالح لم تعد بالقوة التي فيها ترى الله الـكامة الذيخلقت على مثاله. ولكنها إذ ابتعدت عن نفسها صارت تتوهم وتتخيل ما ليس له وجود. ٣ - لانها \_ عضاعفات الشهوات الجسدية \_ أخفت المرآة التي فيها والتي بها وحدها تستطيع رؤية صورة الآب ، لذلك لم نعد ترى ما يجب أن تراه النفس، بل حملت في كل تيار ، وأصبحت لاتري سوى الاشياء اللي تقع تحت الحس. وبالتالي تثفلت بكل الاهوا. الجــدية . وإذ ارتبكت وسط تأثيرات عَدُهُ الْاشْيَاءُ تُوهَمَتُ أَنَّ اللهِ الذِي نَسِيهِ تَفْكَيْرِهَا نُوجِدُ فِي الاشباء الجسدية المنظورة , معطية الاشياء المنظورة اسم الله , وعجدة فقط تلك الاشياء التي تهو اها ، والتي تبهج أنظ رها .

۳ – بناء على ذلك فالشر هو السبب الذي يجر العبادة الوثنية في أذياله. لان البشر إذ تعلموا أن يخرءوا الشر الذي يس له أصل في حد ذاته ، فانهم بنفس الطريقة تخيلوا لانفسهم آلهة من المكائنات التي ليس لها وجود حقيق . إذن فيكما أنه إذا غطس الانسان في الاعماق ولم يعديري النور ولا ما يظهر النور لان عينيه تحولتا إلى أسفل اولمياه كلما فوقه ، وإذ السمح لا يرى إلا الاشتحالة المحافقة المحافق

لا يوجد شيء سواها ،بل أن تلك التي يراها هي وحدها الحقيقية به مكبذا أيضاً إذ فقد أناس العصر السابق عقلهم وغرقوا في الشهوات واوهام الاشياء الجسدية ونسوا معرفة وبجد افته لبلادة عقولهم ،أو بالحرى لانعدام عقولهم ،فأنهم جعلوا لانفسهم آلهة من الاشياء المنظورة ممجدين المخلوق دون الخالق (١) إله ومؤلمين المصنوعات دون السيد علتها و بارتها .

٤ - ولكن كما رأينا في التشبيه السابق عمن يغطون في الاعماق انهم كلما أزدادوا تعمقاً وصلوا ألى أمكنة أظلم وأعمق ، هكذا الحال ايضاً مع البشرية . لانهم لم يلبثوا في العبادة الوثنية في حالة بسيطة ، ولم يستمروا فيما بدأوا به ، لكنهم كلما طال بهم الزمن في حالتهم الاولى إزدادوا توغلا في اختراع حرافات جديدة . وإذ لم يكتفوا بالشرور الاولى إزدادوا توغلا لا مزيد له ، وتنافسوا في اعمال الفجور . وعن هذا تشهد الكتب الالهمية إذ تقول « اذا جاء الشرير الى عمق الشرور فانه يزدرى (٢) »

https://coptic-treasures.com/

# - ۲۷ – الفصل التاسع

امتداد العبادة الوثنية باشكال مختلفة : عبادة الاجرام السهاوية ؟ والعناصر ، والاشياء الطبيعية ، والمخلوقات الخرافية ، والشهوات الحجسمة ، والبشر الاحياء والاموات . حالة انتينوس والاباطرة المؤلهين

١ ـــ لأن ذهن البشر قفز مبتعداً عن الله ، وإذ ازدادوا تسفلا في أفكارهم وأوهامهم أعطوا المجد اللائق بالله أو لا للسماء والشمس والقمر والنجوم ، متوهمين أنها ليست آلهة فحسب بل هي أيضاً علة الالهة الاخرى التي هي دونها وإذ إزدادوا أحفلا في أوهامهم المظلمة أطلقوا اسم الالهة على الاثير العلوي والهواء وما في الهوا. . وإذ إزدادوا توغلا في الشر الهوا العناصر والمبادى. التي تتكون منها الاجسام، الحرارة والبرودة والجفاف والرطوية .

٣ ـ والكن كما أن الذين سقطوا بالكلية يزحفون في الوحل كالقوافع الارضية ، هكذا إذ إزداد أشر البشر تسفلا وابتعاد عن فكرة الله أفاموا البشركآلهة، وكذا أشكالالبشر، بعضهم لا يزالون أحياء والبعض الآخر حتى بعد موتهم . والاكثر من ذلك انهم إذ فكرو https://captic-treesures.com/ اسم الله السامي الالهي للاحجار والاخشاب وزحافات الارض والمار والبهائم البرية غير العاقلة ، مقدمين لها كل كرامة الهية، ومتحولين عن الاله الحقبقي الواحد أب المسبح.

٣ - والكن لبت حماقه هؤلاء البشر الاغبياء وقفت عند هدا الحد ولم يتوغلوا في إضطراباتهم الوقحة • لانهم تسفلوا في أفكارهم إلى هذا الحد من ظلام العقل حتى انهم اخترعوا لانفسهم واقاموا آلهة من الاشياء التي لا وجود لها على الاطلاق ولا مكان بين الخليقة . لانهم إذ مرجوا بين الخليقة العاقلة وغير العاقلة، وجمعوا بين الأشاء غير المتشابة بطبيعتماً عبدوا النتانج(١) كآلهة ، مثل آلهة المصر بين التي لها رأس كلب أو رأس حية أو رأس حمار ، وعمون إله الليبيين الذي له رأس كبش بيها فصل غيرهم أعضا. جسم الانسان، الرأس والـكــنف واليد والقدم ، وأقاموا من كل عضو إلهاً وألهوها كا أن ديانتهم لم ترتض بأن يبقى الجسم كله سليها .

إما غيرهم فقد استغرق في الفساد لاقصى حد فألهوا الباعث على اختراع هذه الاشياء واختراع شرورهم ، أى الملذات https://coptic-treasures.com/

(١) اي هذا المزيج

والشيهوات؛ وعيدوها، مثل عيروس (١)، وافروديت (٢) تَى بِافُوس. بَيْنَمَا تَجَاسَر بِمَضْهِم - كَأْنَهُم يَنَافُونَهُم فَي الرَّذِيلَة -القيموا آطة من حكامهم بل من أبنائهم ، إما من باب الاحترام وِ سَائِهُمْ ، أَوْ خُوفًا مِن بِطشهم ، مثل زفس(٣) الـكريتي الذي له الشهرة العظيمة بينهم ، وهرمس (٤) بين أهل اركاديا و ديو آيسوس بين الهنـــود، وايزيس واوز بريس وهورس ن المصريين، وفي عصرنا أشنو سمحبوب هادريان أمراطور ارومانيين، الذي رغم أن الناس بعرفون انه مجرد انسان، وليس انساناً محترماً ، بل بالعكس ملي. بالرذائل والدعارة ، إلا إنهم يعبدونه خوفاً بمن أوصى بعبادته. لأن هادريان إذ أنى للاقامة في أرض مصر عندما مات انتينوس خادم لذاته وشهو آنه ، أمر بعيادته ، لأنه افنين بحب الشاب فعلا حتى بعد - ي ته . وليكنه رغماً عن ذلك فضح نفسه وقدم برهاناً ضد المنا إلا بسبب الشهوة التي تملكت على منتدعيها ، كما شهدت

Eros (١) اله الحب عند الاغريق

Aphrodite ( ۲ ) ألكة العثق والجال عند الاغربق

Zeus ( ٢ ) رب الأرباب عند قدماء الاغريق

Hermes ( ع ) https://coptic-treasures.com/ ر-و/https://coptic-treasures

تُذلك حكمة الله من قبل إذ تقول . أن اختراع الأصنام هو اصل الفسق(١) ،

 ولا تعجب، بل لا تظن أن ما نقوله صعب التصديق ، إذا ما قررنا انه إلى عهد قريب ولو لم تستمر هذه الحالة للان ـ كان مجلس الشيوخ فى الامراطورية الرومانية يصوت اللاباطرة الذين حكم عم من المداية ، لكلهم أو لمن يشاءون ويقررون، ليعطوهم مكاناً بين الالهة، ويأسرون بعبادتهم (٢) لان الذين كانوا يبغضونهم كانوا بعاملونهم كاعداء ويعتبرونهم بشراً ، معترون بطبيعتهم الحقيقية . أما الذبن كانوا يحبوتهم فكانوا يأمرون بعبادتهم بسبب فضائلهم ،كان لهم السلطان أن يقيموا آلهة، رغم انهم هم أنفسهم بشر،ولا يمكن أن يدعوا بأنهم أكرثر من خليقة فانية .

٣ – مع انهم أنجاز لهمأن يقيموا آلهة لوجب أن يكونوا همأنفسهم آلحة ، لأنالصانع بحب أن يكون أفضل من المصنوعات والحاكم يتحتم بالضرورة أن يكون له سلطان على المحكوم . والمعطى ، أو من له ، الذي بهب فضلا وإحساناً كالملك الذي،

كان قـطنطين آخر/https://coptic-treasures.com/ حتى تيودوسيوس رفعه كاوديان الى الساء

يهب بما له ، لا شك اعظم واسمى مركزاً من الآخذ . فاذا ما قرروا اعتبار أى شخص شاءوا الها وجب أن يكونوا هم أنفسهم أولا آلهة. ولكن الغريب انهم بموتهم هم أنفسهم كبشر يظهرون بطلان آرائهم نحو أولئك الذين يقررون انهم آلهة .

#### الفصل العاشر

مصدر بشرى مماثل لآلهة اليونان باص تيسيوس ، العملية التي بها تصبح الحليمة الغانية آلهة

ا — على أن هذه العادة ليست حديثة ، كما انها لم تبدأ من بجلس الشيوخ للامبراطورية الرومانية ،بل بالعكس انها سبق أن وجدت منذ القديم ، ومارسهاالبشر -لاختراع الاصنام من قبل لأن الآلهة التي اشتهرت منذ القديم بين اليونانيين مثل رفس وبوسيدون وابولو وهيفا ستوس وهرمس ، ومن أنشم هيرا وديمتر واثينا وارطاميس ، هذه كلها اتخذت اسم الآلهة بامر من ثيسبوس (۱) الذي يحدثنا عنه تاريخ الاغريق وهكذا نرى أن الناس الذين يصدرون أوامر كهذه يموتون كبشر ، ويحزن عليهم ، بينها نرى أن الذبن صدرت الاوام

فىمصلحتهم يعبدون كآلهة .فيالهمن تناقض عظيم وجنون بـــّينــ لانهم مع علمهم بمن أصدر الاوامر يؤدون اكراماً أعظم لمن صدرت من أجلهم .

٣ ـــ وليت جنون عبادتهم الوثنية وقف عند حد الذكور ولم يتحدروا للقب الآلهة إلى الاناث . لأنهم يعبدون حتى النساء اللاتي من الخطر تدخلمن في الشئون العامة ، ويؤدون لهن الاكرام الواجب لله ، كارائك اللاتى صدر بهن أمر من ثيسيوس كما تقدم ، واللاتي اشتهرن بين المصريين مثل الزيس والفتاة والأصغر منها (١), وبين غيرهم أفروديت. أما اسماء غميرهن فلست أظن أنه من اللائق حتى ذكرهن ، لاتها مليئة بكل أنواع الفيائح.

٣ ـــ لان الكشيرين ــ ليس في القديم فقط بل في أيامنا أيضاً ــ اذ فقـــدوا أعزاءهم ، اخو تهم وأقرباءهم وزوجاتهم ، ونساء كشيرات عن فقدن أزواجهن، هؤلاء كلهم الذين أثبتت الطبيعة أنهم بشر فانورن أقاموا بمثلين لحم (٢) واخترعوا تقدمات ، وقدسوهم. أما الأجيال اللاحقـة فانها إذ افتتنت

<sup>(</sup>١) ويحتمل النص الام/https://coptic-freasures.com/لاصفر) . (٣) أي للذين فقدوهم

بهارة الصانع عبدوهم كآلهة ، وهكدنا أصحوا متناقضين مع الطبيعة . لانه يبها حزن آباؤهم من أجام دون اعتبارهم آلهة الأنهم لو ادركوا انهم آلهة لما حزنوا عليهم كأنهم قد هدكوا. لان السبب في أقامة تماثيل لهم ايس لأنهم لم يعتبروهم آلهة خسب بل أنهم لم يعتقدوا في أن لهم وجوداً على الاطلاق والكي يتعزوا عن عدم وجودهم بمنظرهم في التماثيل) فان الشعب الاحمق يصلى اليهم كآلهة ويؤدون لهم الاكرام الداجب للاله الحقبق .

ع - فئلا في مصر لا تزل حتى اليوم مرئاة الموتى توجه لا رئيس وهو رس و تيفو وغيرهم. والقدور (١) في دو دونا والكهنة في كريت نثبت أن زفس ليس الها بل انسانا، وانسانا وله من أب آكل لحوم البشر، والغريب انه حتى أفلاطون الحكيم الذي يعجب به الاغريق نراه - وغم افتخاره بمعرفته لله - يازل مع سقراط الى بيرية لعبادة أرطاميس التي هي مدعة من اختراع الانسان.

https://coptic-treasures.com/

### الفصل الحادي عشر

اعمال الآلهة الوثنية سيما اعمال زفس

١ \_ على أن هذه وأمثالهامن اختراعات العمادة الوثنية الجنونية حسق أن حدثنا عنما الكتاب المقدس منذ زمن طويل حين قال ﴿ لان اختراع الاصنام هو أصل الفسق. ووجدانها (١) فساد الحياة . وهي لم تـكن في البد. وليست تدوم إلى الأبد . لانها أتما دخلت العالم بحب الناس للمجد الفارغ ولذلك قد عزم على الغائبها عن قريب. وذلك أن والدأ قد فجع بثكل معجل فصنع تمثالا لابنه الذي خطف سريعاً وجعل يعبد ذلك الانسان الميت بمنزلة إله ورسم للذين تحت بده شمائر وذبائح. ثم على عمر الزمان تأصلت تلك العادة الكفرية فحفظت كشريعة وباوأمر الملوك عبدت المنحوتات . والذين لم يستطع الناس أكرامهم يمحضرهم ليعد مقامهم صوروا هيئاتهم الغائبة وجعلوا صورة الملك المكرم نصب العيون حرصاً على تملقه في الغيبه كا نه حاضر . ثم أن حب الصناع المباهاة كان داعية للجاهلين إلى المبالغة في هذه العبادة. فانهم رغبة في ارضاء الآمر قلًا

https://coptic-treasures.com/

إفرغوا وسعهم في الصناعة لاخراج الصورة على غاية الحكمال فاستميل الجمهور ببهجة ذلك المصنوع حتى أن الذي كانوا قبل قليل يكرمونه كأنسان عدوه الهاً . وبهذا كان اقتناص الخلق(١) فان رزيئة بعض الناس أو اقتسار الملوك استعبدهم (٢) حتى حملوا على الحجر والخشب الاسم الذي لا يشرك فيه أحد(٣)) ٣ ـ واذكانت بداءة و تدبير اختراع الاصنام بهذا الشكلكا يشهد الكتاب المقدس فقدحان الوقت الآن لنظهر لك بطلانها أدلة مستقاة من أراء نفس هؤلاء الاشخاص عن الاصنام اكثر بما هي مستقاة من الخارج. وللبدء بأسفل نقطة ـ اذا ما تأمل المر. في اعمال او لثك الذين يسمونهم آلهة ـ فانه لايجد الهم ليسو آلمة فحسب. بل انهم كانوا بشراً واقبح البشر. قَالِمًا مِن شَنَاعَةِ اذْ تَرِي آثَارِ اهْوَاءَ زَفْسِ السَّافَلَةُ وَاعْمَالُهُ الْقَبِيحَةِ ف الشعرا. . يالها من شناعة اذ تسمع عنهمن الناحية الواحدة حاملا غنيميد (٤) مرتكباً الفسق اختلاساً ، ومن الناحية الاخرى انه في هلعوذعر لئلاتسقط اسوار اهل طروادةرغم

۱۱) أى خداع العالم (۲) ترجة النص الانجليرى '' فان الناس اذ خدمو ا الرزايا أو المظالم جعلوا على الحجر الح '' (۳) حكمة ۱۲:۱۲ – ۲۱ (۲۱ https://coptig-treasures.com/

ارادته . يا لها من شناعة اذ تراه حزيناً مكتئباً من أجل موت ابنه سربيدون متمنياً اغائته وهو عاجز عن الاغائة ، وعند ما تدبر ضده المؤامرات بواسطة الآلهة الاخرى أى أثينا وهيرا وبوسيدون معضداً من امرأة - ثيتيس - وابجيون ذى المائة يد(١) ومنغلباً من الشهوات فيصبح عبداً للنساء ، ولأجلمن يرتكب المخاطر متنكراً في شكل البهائم والزحافات والطيور . وأيضاً يا لها من شناعة حينها تراه يختبي ، بمناسبة مؤامرة أبيه صده ، أو مو ثقاً كرونوس ، أو مشوها أباه . أيليق أن يسمى إلها ذاك الذى ارتكب أعمالا كهذه ، ويتهم بامور لا تجيزها القوانين الرومانية العادية لمجرد البشر ؟

## الفصل الثاني عشر

اعمال مخزية اخرى تنسب لآلهة الوتذين. وكلها تبرهن على انهم مجرد بصر عاشوا في الازمنة السابقة ، وليسوا حتى بشراً صالحين .

١ - لانه - مع ذكر القليل من الامثلة الكثيرة منعاً من

<sup>(</sup>۱) Aegaeon نسبة اخرى برابروس Briareos وهو عملاق له مائة يدوخسون رأساً وهو ابن أورانوس Uranus وجايا Gaea (أى الساء و/https://coptic-treasures.com

اطالة الـكلام ـ من ذا الذي رأى سلوكه الفاسد المعب نحو حمل ولبديآ والمكمين وأرطعيس وليتو ومايا وأوربا ودانى وأنيتو ب (١) ، أو رأى ما تجاسر أن يأخذه بيده من جهة أخته يسهاحه أن تكون نفس المرأة أختاً وزوجه له، ولا يحتقره ربحكم بأنه مستحق الموت ؟ لأنه لم يرتكب الزنى فقط ال إنه إله ورفع إلى السماء أولئك الذبن ولدوا من فسقه , ءو شخصياً ، مديراً النأليه كستار لفضائحه مثل ديوندوس و هر فل و ديو سقو روس و هر مس و بير يسيوس و سو تيرا (٢) ٣ ــ ومن ذا الذي يرى تلك الآلهة المزعومة في نزاع ستمر بينها وبين أنفسها في طروادة بسبب الاغريق وأهل طروادة دون أن يعترف بضعفها ، لأمها بسبب الغيرة المتبادلة ومن ذا الذي يرى أريس وأفروديت(٣) جرحهما ديوميد(١)

(1)

Semele, Leda, Alcmene, Artemis, Leto, (1)
Maia, Europe, Danae, Antiope

Dionysus, Heracles, the Dioscuri, Hermes (\*) Perseus, Soteira

Aces Aqhrodites (7)

https://coptic-treasures.com/

أوهيرا وايدونيسيوس(١) من تحت الأرض؛ ومن يسمونه إلها جرحه هرقل، وديونيسوس جرحه برسيوس (٢)، وأثينا جرحها اركاس (٣)، وهيفاستوس (٤) طرح به وصار اعرج دون أن يعترف بطبيعتهم الحقيقية، وبينها يرفض أن يدعوهم آلهة يتأكد (حينها يسمع انهم قابلون للفناء وسريعو التأثر) انهم ليسوا إلا بشراً ، بل بشراً ضعفاء، ويعجب بأولئك الذين أحدثوا الجراح دون أن يعجب بالمجروحين ؟

٣ – او من ذا الذي يرى زنى اريس مع افروديت ، وهيفاستوس يدبر فخا ليكليهما ، والآلهة المزعومة الآخرى يدعوها هيفاستوس لتشهد الزنى فتحضرو تطلع على رذائلهم ، دون أن يضحك و يدرك اخلاقهم السافلة ؟ أو من ذا الذي لا يضحك اذيشهد حمافة سكر و سو ماخلاق هر قل نحو او مفالى (٠)؟ لان تصر فاتهما الشهو انية ، و هيامهما الخارج عن حدود العقل ، و تماثيلهما الالهية من ذهب و فضة و برنز و حديد و حجر و خشب ليست في حاجة أن نفض حها بالحجة طالما كانت الحقائق الواقعة كربهة في حد ذاتها ، و تكفي و حدها لا ثبات الحداع و الغش ،

Arcas (r) Persens (r) Hera . Aidoneus (1) https://copfic-treasures.com/lephaestus (1)

ولذلك فان احساس المر. العام هو الاشفاق على اولئك الذين "خدعوا بها.

٤ - لانهم اذ يكرهون الزانى الذي يعبث باحدى زوجاتهم لا يخجلون ان يؤلهوا الذين يعلمون الزنى ، واذ يمتنعون عن الفدق بالاهل المحرم الزواج بهن يعبدون الذي يمارسه ، واذ يعترفون بان افساد الأولاد شر فانهم يعبدون الذي يُتهم به ، ولا يخجلون من أن ينسبوا لمن يدعونهم آلهة اموراً تمنع القوانين من وجودها حتى بين البشر .

### الفصل الثالث عشر

حماقة عبادة التماتيل وتحقيرها من شأن الفن

ا- ثم انهم بعبادتهم أشياه من خشب وحجر لا يرون انهم بحيا يطأون باقدامهم ويحرقون ما لا يختلف عنها بأى حال من الأحوال يدعون اجزاه من هذه المواد آلهة. وما كانوا المنحلونه في خدمتهم منذ وقت وجيز ينقشونه ويعبدونه بحائزم، دون أن يروا أو يفكروا مطلقاً انهم لا يعبدون آلهة بال صاعة الحراط.

٧ - لانه طالما كان الحجرغير منحوت والخشبغير مشغول فانهم يطأون الواحد ويستخدمون الآخر لأغراضهم المختلفة ، حتى فى الأغراض الوضيعة . ولكن حينها يصورها الصانع حسبها يتفق مع مهارته ، ويصوغ المادة فى شكل رجل أو امرأة، فانهم اذ يشكرون الصانع يشرعون فى عبادتها كآلهة بعد أن يكونوا قد اشتروها من الخراط بشمن . وفضلا عن هذا فان صانع التماثيل كثيراً ما يصلى لمصنوعاته ، كا نه قد نسى العمل الذى قبل ذلك مهاشرة آلهة .

٣- ولكن كان الأولى - اذا لزم الأمر للاعجاب بهذه الأشياه - الاعجاب بمهارة الصانع الماهر لا تفضيل المصنوعات على الصانع . لأنه ليست المادة هي الى جملت الفن بل أن الفن هو الذي جمل وأله المادة . اذا فكان أكثر عدلا ان يعبدوا الصانع لا صناعته ، أولا لأن وجوده سابق للآلهة التي برزت بصنعته ، وثانياً لأنها برزت إلى الوجودفي الصورة التي ارادها. أما والحال كما هو ، وقد دعوا العدل جانبا ، وحقروا المهارة والفن ، فانهم يعبدون منتجات المهارة والفن ، وحينها يموت الشخص الذي صنعها ، فانهم يكرمون مصنوعاته كا نها غير فانية الشخص الذي صنعها ، فانهم يكرمون مصنوعاته كا نها غير فانية

ح انها لو لم تنل منهم عناية يومية لقضى عليها حتماً قضاء طبيعياً حج مرور الوقت .

ج - أو كيف لا يرثى لهم المرء من هذه الناحية أيضاً إذ يراهم يعبدون ما تعجز عن أن ترى ، ويسمعهم يصلون لما تعجز عن أن ترى ، ويسمعهم يصلون لما تعجز عن أن تسمع ، ويشهد اناساً مثلهم ولدوا ولهم حياة وعقل ولكنهم يدعون آلهة تلك الأشياء التي لاحركة لها على الاطلاق الم ايست لها الحياة نفسها ، والاغرب من الكل أن التي يحفظونها تحت سلطانهم يخدمونها كأسياد ، ولا تتوهم أن هذه يحدد حقائق من عندياتي ، أو انني أفترى عليهم ، لان تحقيق كل هذا واقع تحت البصر ، وهذه الامور ترى عياناً لمن أراد .

### الفصل الرابع عشر

عبادة التماثيل يشجبها الكنتاب المقدس

ا – وأفضل شهادة عن كل هـذا يقدمها إلينا الكتاب المفدس الذي سبق أن أنبأنا حينها قال (١), و اصنامهم فضة وذهب عمل أيدى الناس . لها أعين ولا تمصر لها أفواه https://coptic-treasures.com/

A- E: 110 -

ولا تتكلم . لها آذان ولا تسمع . لها مناخر ولا تشم . لها أيدي ولا تلمس . لها ارجل ولا تمشي . ولا تنطق محناجرها . مثلما يكون صانعوها ،، . كما انهم لم ينجوا من توبيخ الأنبياء : فاليك أيضاً دحض تلك العبادة حيثها يقول الروح (١) وو يخزى الذين صوروا إلهاً وسبكوا أصناماً لغـير نفع . وكل الذين صنعوها بجـّـــفون. ليجتمع كل الصم بين البشر ويقفوا معاً ليرتعبوا ويخزوا معاً . حدد النجار حديداً وطبعه بالقدوم وبالمطارق صوره ، وصنعه بذراع قوته ، يجوع أيضاً فليس له قوة ، لا يشرب ما. . اختار النجار خشباً ، نجره ، صور بالفراء، صنعه كشبه رجل كجهال انسان وأقامه في بيته، خشب قطمه من الغابة بما غرسه الرب وانماه المطر ليصير للنــاس للايفاد، ويأخذ منه ويتدفأ، يشعل أيضاً ويخبز خبزاً عليه ولكن البقية صنعرها آلهة وسجدوا لها ، نصفه أحرقوه بالنار على نصفه شوى لحماً وأكل وشبع وتدفأ وقال . حسن لى لأذ قد تدفأت رأيت ناراً. وبقيته سجد لها ، قائلا : نجني لانا أنت إلهي. لم يعرفوا ولا فهموا لأنه قد طمست عيونهم عز الابصار وقلوبهم عن التعقل . ولا يردد في قلبه وليس لهمعر م (١) اش ٤٤:٩\_٠٠ (الترجمة السعيقية)

ولا فهم انه احرق نصفه بالنار وخبر أيضاً على جمره خبراً شوى لحماً وأكل وصنع بقيته رجساً وسجد له . اعرفوا أن المهم رماد وأنهم مخدوعون ولا يستطيع أحد أن ينجى نفسه . انظر ، الا تقل : في يميني كذب ،،

٢ – اذاً فكيف لا يحكم عليهم من الجميع انهم كفرة اوائك الذين اتهمتهم الكتب الالهية بالالحاد؟ وهل يمكن أن يكونوا إلا تعساء اولئك الذين ثبتت عليهم هكذا جهراً عادة الاشياء المبتة بدلا من الحق؟ وأى رجاء يكون لهم؟ وأى عذر يلتمس لهم ان كانوا يشقون فى أشياء عديمة العقل أو الحركة بكرمونها بدل الله الحق.

### الفصل الخامس عشر

ال النفاصيل التي ذكرت عن الآلهة والتي حملها تصوير الشعراء لها والفنانون الله على انها عديمة الحياة ، وانها لبست آلهة ، بل ليست رجالا أو انساه السود.

ا – وليت الصانع يصور الآلهة بلاصورة حتى لا تتعرض لمثل عذا الافتضاح الواضح بإنها عديمة الحس . لانه كان يحود أن يخدعوا عقول/https://göbtlc-treasures.sölh للاصنام

حواس لو لم تكن لها رموز الحواس ، كالاعين مثلا والمناخر والآذان والايدى والفم ، دون اية اشارة للادراك الحسى الفعلى ودون أن تكون واضعة يدها على الامور الحسية . ولكن الواقع أن هذه الحواس كائنة وغير كائنة ، فهى واقفة وغير واقفة ، وجالسة وغير جالسة . لانها ليست لها الحركة الفعلية لهذه الاشياء ، بلكا أراد صافعها : لذلك فهى تمتى ثابتة ، دون أن تعطى أية علامة للاله ، بل مجرد اشياء عديمة الحياة ، وضعت هنالك بصنعة الإنسان .

۲ – وليت سفراء وأنبياء هذه الآلهة الكاذبة ، اقصد الشعراء والكتاب اكتفوا بأن يكتبوا انها آلهة ولم يسجلوا أيضاً أعمالها بما فضحها وأعلن فسادها وانحطط حياتها. لانه كان يجوز بمجرد اسم اللاهوت اخفاء الحق ، أو بالاحرى دفع الكشيرين من البشر للانحراف عن الحق . أما وانهم يروون الكثير عن شهوات زفس وارجاسه ، وافساد الشباب بواسطة الآلهة الاخرى ، وغيرة النساء الشهوانية ، والمخاوف وأعمال الجبن ورذا المهم الاخرى فانهم يشبتون على أنفسهم انهم يروون عن أشاهم الاخرى فانهم يشبتون على أنفسهم انهم يروون عن أشاهم الاخرى فانهم يشبتون على أنفسهم انهم يروون عن أشاهم الاخرى فانهم يشبتون على أنفسهم انهم يروون عن أشاهم الاخرى فانهم يشبتون على أنفسهم انهم يروون عن أشاهم الاخرى فانهم يشبتون على أنفسهم انهم يروون عن أشاهم الاخرى فانهم يشبتون على أنفسهم انهم يروون عن أشاهم الاخرى فانهم يروون عن أشاهم الاخرى فانهم يشبتون على أنفسهم انهم يروون عن أشاهم الاخرى فانهم يروون عن أشاهم المحمد ا

العكس انهم يروون أقاصيص عن اشخاص مخجلين بعيدين عن كل ما يشرف.

### الفصل السادس عشر

حجج الوتذيبن لتلطيف ما سبق ، وقولهم (١) ٥٥ ان الشعراء مسئولون من هذه الاقاصيص التي لا تبنى ،، ولكن هل يمكن التدليل على وجود الآلهة وأسمائها بوسيلة أفضل ؟ فاما أن يثبت الاثنان معاً أو يسقطا معاً . إما أن ينافع عن الأعمال أو لا يعترف بالوهية الآلهة . والأبطال لا يمكن تصديقهم الدعوا انهم انوا اعمالا لا تتفق مع طبيعتهم ، كما هو الحال مع الآلهة هنا .

ا – أما فيما يتعاق بكل هذا فلعل الماحدين يلجأون إلى الحوب الشعراء الخاص قائلين أن من خاصية الشعراء ان يخيلوا ما لا وجود له ، وانهم ارضاء لسامعيهم يروون القاصيص وهمية ، وانهم لهدذا السبب كتبوا رواياتهم عن الآلهة ، ولكن حجتهم هذه تبدو واهية ـ اكثر من غيرها ـ الألهة ، ولكن حجتهم هذه تبدو واهية ـ اكثر من غيرها ـ الألهة ، ولكن حجتهم هذه تبدو واهية ـ اكثر من غيرها ـ الله في نفس تفكيرهم وادعاءاتهم عن هذه الامور .

۲ - لانه إن كان ما قاله الشعراء خيالياً ولا حقيقة له
 الحك لابد أن تحكون التسمية التي اطلقت على زفس
 وكرونوس وهيرا واريا/coptict/telasures.com/ وربما

-كما يقولون - تكون الأسماء نفسها وهمية ، ومع أنه لا وجود لمثل هذه الكائنات أى زفس أو كرونوس أو اريس فان الشعراء يتخيلون وجودها لتضليل سامعيهم . ولكن إن كان الشعراء يتخيلون وجود كائنات غير حقيقية فلماذا يعبدونها كائنها كائنة .

٣ - أو لعلهم أيضاً يقولون انه ان كانت الاسهاء غير وهمية فانهم ينسبون إليها أعمالا وهمية . وليكن حتى هدنا الدفاع واه كسابقه . لا نهم ان كانوا قد لفتوا الاعمال فلا شك في انهم أيضاً قد لفقوا الاسماء التي نسبوا إليها الاعمال . أما ان كانوا صادقين في ذكر الاسماء ليكانوا بالتالي صادقين في ذكر الاسماء ليكانوا بالتالي صادقين في ذكر الاعمال أيضاً . وعلى الاخص أن الذين قالوا في أقاصيصهم بأن هذه آلهة يعلمون يقيناً ماذا يجب على الآلهة أن تعمل . فلا يمكنهم أن ينسبوا للآلهة آراء البشر ، كما لا يستطع أحد أن ينسب للماء خاصيات النار ، لان النار تحرق بينها طبيعة الماء بالعكس ماردة .

إذا فان كانت الاعمال جديرة بالآلهة وجب أب
 يكون الذين يعملونها آلهة، أما إن كانت أعمال بشر، بشر
 منحطين، كالزنى والإhttps://coptic-treasures.bom/ أن يكون

و - أو ان كانوا كشعراء قد تكلموا كدباً وانتم تطعنون أبهم فلماذا لم يتكلموا كدباً أيضاً عن شجاء الأبطال ، ويدعوا اضعف بدل الشجاعة ، والشجاعة بدل الضعف ؟ لأنه كان احتى عليهم في هذه الحالة كما تحدثوا عن زفس و هيرا أن يتهموا خيل(١) بعدم الشجاعة ، وان يشيدوا بمقدرة ثيرسيت(٢) ، واذ يتهمون اوديسيوس(٣) بالغباوة يعتبرون نسطور(٤) شخصاً

Thersites (۲) الم بطل الباذة موسروس (۲) Achilles (۱) https://coptic-treasures.com (٤) Odysseus (۲)

## صفحة مفقودة

## صفحة مفقودة

عن الطبيعة البشرية ، غير عالمين انهم بمزاعمهم التي تسمو عن الطبيعة البشرية لايستطعون أن يسدلوا الستار على تصرفاتهم البشرية ، ولكنهم بالحرى ينججون فى اظهارهذه الحقيقة وهي أن صفات الله غير خليقة بهم وذلك بسبب تقصير اتهم البشرية

٣ – وانى اميل الى الاعتقاد بانهم ذكروا تصرفات هذه الآلهة وعواطفها الشهوانية مرغمين. إذ طالما انهم كانوا يسعون أن ينسبوا ما يسميه الكتاب المقدس و الاسم الذى لا يشرك فيه أحد ، وكرامة الله(١) لمن ليسوا هم آلهة بل بشر فانون، وطالما كانت هذه الجرأة منهم بالغة ووقحة ، لاجل هذا السبب اضطرهم الحق ـ رغم ارادتهم ـ أن بذكر وا العواطف الشهوانية الى عن هؤلاء الاشخاص لكى تبتى هذه العواطف الشهوانية الى سجلت كتابة عهم دليلا لكل الانسال على أنهم لم يكونوا آلهة سجلت كتابة عهم دليلا لكل الانسال على أنهم لم يكونوا آلهة سجلت كتابة عهم دليلا لكل الانسال على أنهم لم يكونوا آلهة سجلت كتابة عهم دليلا لكل الانسال على أنهم لم يكونوا آلهة سجلت كتابة عهم دليلا لكل الانسال على أنهم لم يكونوا آلهة سجلت كتابة عهم دليلا لكل الانسال على أنهم لم يكونوا آلهة سجلت كتابة عهم دليلا لكل الانسال على أنهم لم يكونوا آلهة مينا المناسبة على المناسبة على

### الفصل الثامن عشر

١ – اذن فاى دفاع أو برهان على أن هؤلاء آلهة حقيقية

يمكن أن يقدمه أو اثبك الذين ينادون بهذه الترهات؟ لا نه ما تقدم قد برهنت حججنا على انهم بشر ، بشر غير محترمين ، ول.كن لعلمهم يتذرعون بحجه أخرى فيلجأون بكبرياء إلى الآشياء النافعة للحياة التى اكتشفوها ، قائلين أن السبب في انهم يعتبرونهم آلهة انهم كانوا نافعين للبشرية ، لأن زفس يقال عنه أنه صاحب الفن التشكيلي (١) ، و بوسيدون (٢) صاحب فن الملاحة ، وهيفاستوس (٢) فن صناعة المعادن ، وأثينا فن النسيج ، وابولو فن الموسيق ، وارطاميس فن الصيد ، وهيرا صناعه الملابس ، وديمتر (٤) الزراعة ، وغيرهم فنون أخرى ، كاروى الدين حدثونا عنهم

٧ – ولكن ينبغى للبشر أن ينسبوا هذه الفنون وأمثالها لا الآلهة وحـــدها بل للطبيعة البشرية العادية ، لأن البشر يخترعون الفنون بملاحظة الطبيعة ، فإن نفس الحديث العادى بدعو الفنون تقليداً للطبيعة . إذن أن كانوا قد برعوا في الفنون التي تتبعوها فهذا لا يبرر الاعتقاد بانهم آلهة ، بل الحرى هذا يبرر الاعتقاد بانهم آلهة ، بل ولكنهم بها قلدوا الطبيعة كغيرهم .

<sup>(</sup>۱) النحت والتصوير (۲) Poseidon (۲) النحت والتصوير (۱) https://coptic-treasures.com/

٣ ـ لأن البشر اذ لديهم مقدرة طبيعية على المعرفة طبقاً اللوصف الذي وصفو ا به(١) فليس هنالك ما يدهشنا أن توصلو ا إلى الفنون بذكائهم البشري وبتطلعهم إلى طبيعتهم ومعرفتها . أما اذا قالوا بان اختراع الفنون يخولهم الحق أن ينادي بهيم آلهة فقدحان الوقت للمناداة بمخترعي الفنون الاخرى آلية، على نفس الاساس الذي بموجبه ُ ظن أن السابقين جديرون بمثل هذا اللقب . فالفينيقيون اخترعوا الحروف ، وهو مر الشعر القصصى وزينون الذي من بلدة اليا (٢) علم المنطق، وكوراكس السراقوسي (٣) علم البلاغة، وارسطوس (٤) علم تربية النحل ، وتربثوليموس (٥) زراعـــة الحنطة ، وليكورجو الاسبارطي (٦) وسولون الاثبني التشريع ، بينما اكتشف بالاميدس (٧) تصفيف الحروف والارقام والمقابيس والاوزان . واكتشف غيرهم أشيا. كثيرة أخرى نافعة الحياة البشرية حسب شهادة مؤرخينا .

٤ ـ اذن فان كانت الفنون تخلق آامة ، وأن كانت الآلمة

<sup>(</sup>۱) بواسطة ارسطاطاليس (۲) Elea (۲) بلدة جنوب ايطاليا وكانت بها مدرسة الفلفة اليونانية (۲) Corax of syracuse (۲) مدرسة الفلفة اليونانية (۳) Sparta chips (copic trasures com/ Triptolemus (۰) Palesamed (۷) Lycurgus of

المنفوشة و جدت بسبب الفنون النرتيب على هذا \_ طبقاً لمنطقهم \_أن الذين اكتشفوا الفنون الآخرى فى الآيام الاخيرة لا بد أن يكونوا آلهة . أما اذا حكموا بان هؤلا. غير خليقين بالكرامة الالهية بل اعتبروهم بشراً لكان من اللائق أن لا يطلق اسم الآلهة على زفس وهيرا وغير هما ، بل وجب الاعتقاد انهم هم أيضاً كانواكائنات بشرية ، سيما وانهم لم يكونوا محترمين في أيامهم . وليس أدل على هذا من انهم عند ما يصورون شكالهم فى التماثيل يظهرون بانهم ليسوا الابشرا .

## الفصل التاسع عشر

۱ – لان أية صورة أخرى يعطونها لهم فى النحت سوى سورة الرجال والنساء ، والمخلوقات الادنى غير العاقلة ، وكل أراع الطبور ، والوحوش الآليفة والبرية ، والزحافات ، وكل المخرجه الارض والمشرك https://coptiotreasules.com/ إذ سقطوا فى جنون شهواتهم وملذاتهم ، وعجزوا عن أن يرو شيئاً أخر سوى ملذات الجسد وشهواته نظراً لتركيز عقلم. فى هذه الاشياء غير العاقلة ، فانهم توهموا المبدأ الالهى فى الاشياء غير العاقلة ، ونقشوا آلهة كشيرة لتطابق شهواته. المتعددة .

٧— لأنه توجد بينهم عائيل للوحوش والزحافات والطيور كما يقول مفسر الديانة الالهية الحقيقية . حقوا في أفكارهم واظلم قلبهم الغبي . وبينها هم يزعمون انهم حكما ، صاروا جهلا وأبدلوا بجد الله الذي لا يفني بشبه صورة الانسان الذي يفني والطيور والدواب والزحافات . لذلك أسلمهم الله إلى إهوا الهوان . لا نهم إذ سبقوا فدنسوا روحهم بحنون الملذات كا ذكرت آنفا انحدروا إلى اختراع الآلهة هذا ، وإذ سقطوا انغمسوا فيها من ذلك الوقت فصاعداً كأنهم قد 'تر ووا في رفضهم لله ، وبدأوا يصورون الله ، أب الكلمة ، في أشكال غير عاقلة .

٣ ــ أما الذين يحسبون فلاسفة ورجال معرفة بين الاغريق
 فبينها أضطروا للاعترفائية.ritps://doptic-treasures.com/

رسوم البشر والأشياء غير العاقلة ، تراهم يقولون ـ دفاعاً من هذا ـ بأنهم صوروا هذه لـكى يجيبهم اللاهوت بواسطتها و إكون ظاهراً . لأنهم بغير هذا لا يستطيعون معرفة الله عير المنظور سوى بمثل هذه التماثيل والشكليات .

٤ – وأما الذين يدّعون بانهم يقدمون أسباباً أعمق وأكثر السفة من هؤلاء فانهم يقولون ان السبب في تهيئة الاصنام وأصويرها هو لاستدعاء واظهار الملائكة والقوات الالهية ، - ي إذا ما ظهروا بهذه الوسائل امكنهم تعلم البشر عن معرفة آهَ ، وحتى يصبحوا كرسائل كـتابية للبشر بالرجوع إلى ا يمكن أن يتعلموه ليدركوا الله من إظهار الملائدكة الالهمية بوالطتها. إذن فهذه هي أساطيرهم (١) ، لأنه حاشا لنا أن ندعوها علم اللاهوت. ولـكن إذا ما فحص المر. الحجج الم أن آراء هؤلاء البشر أيضاً لا تقل بطلا وضلالا عن آراء أولئك السابق التحدث عنهم .

https://coptic-treasuresloom/gy أو خرالابي

### الفصل العشرون

١ - لأن المرء يمكن الرد عليهم - مقدماً الدعوى أمام محكمة الحق - قائلا : كيف يجيب الله بمثل هذه الأشياء أو يصبح معروفاً بواسطتها ؟ أيعزى ذلك للمادة التى صنع منها ، أو للصورة التى صور عليها ؟ لأنه إن كان يعزى للمادة ها هو الداعى للصورة بدلا من أن يظهر الله ذاته في كل أنواع المادة بلا استثناء قبل أن تصور هذه الأشياء ؟ وعبثاً قد بنوا هيا كلهم ليحبسوا قطعة واحدة من الحجر أو الخشب أو الذهب طالما كان كل العالم مليئاً بهذه المواد

٣ – واما إن كانت الصورة هي السبب للظهور الالهي في هي السبب للظهور الالهي في هو الداعي للمادة ـ الذهب وسواه ـ بدلا من أن يظهر الله ذاته في الحيوانات الفعلية الطبيعية التي ترمز اليها التماثيل لان فكرتهم عن الله كان محكماً ـ بنفس القاعدة ـ أن تكون أنبل وأسمى لو أنه أظهر ذاته بو اسطة الحيوانات الحية ، عاقلة أو غيرا عاقلة ، بدلا من التطلع اليه في السياء عديم الحياه والحركة

٣ – وهم بهذا يرتكبون أشر أنواع الرذائل الظاهرة شد أنفسهم . لانهم وهم يبغضون وينفرون من الحيوانات الحقيقية والوحوش والطيور والزحافات ، إما بسبب شراستها أو بسبب قذارتها ، فانهم ينقشون صورها على الحجر أو الخشب أو الذهب ويدعونها آلهة . ولكن كان خديراً لهم أن يعبدوا الكائنات الحيه نفسها بدلا من عبادة صورها في حجارة

إلى ولكن كلا الحالتين ادعاء باطل ، فلا المادة ولا الصوره هي السبب في الحلول الالهي ، ولكن هي براعة الفن التي تستدعي اللاهوت نظراً لان الفن هو تقليد الطبيعة. ولكن ان كان اللاهوت يتصل بالتماثيل بسبب الفن فما الداعي ايضاً لمادة طالما كان الفن مستقراً في البشر ؟ لانه ان كان الله يعلن ثاته بسبب الفن فقط ، وان كانت التماثيل تعبد كالهة لهذا السبب ، لكان من الصواب عبادة و خدمة الإنسان الذي هو سيد الفن ، لانه عافل ايضاً وفيه الذكاء.

## الفصل الحادي والعشرون

وفكرة الاتصال عن طريق الملائكة تجر متناقضات أشد ، كما انها – على رس صحتها – لا تبرر عبادة التماثيل ، https://coptic-treasures.com/

https://coptic-treasures.com/ فيمكن الما عن دفاعهم الثاني الذي يقولون الله أقوى فيمكن

للمر، أضافة الآتى صواباً. ان كانت هذه الأشياء صنعت واسطتكم أيها الأغربق ، لا من أجل أظهار الله لنفسه بل من أجل حضور الملائكة فيها فلماكا تعتبرون التماثيل التى بها تستدعون القوات كائها أسمى وأرفع شأناً من القوات المستحضرة ؟ لأنكم تنقشون الصور لاجل ادراك الله كما تقولون ولكنكم تنسبون للتماثيل الفعلية كرامة الله ولقبه ، وبذلك تضعون انفسكم وضعاً مزرباً .

٣ ـ لانكم بينيا تمترفون بان قوة الله تفوق صغر التماثيل وحقارتها ، ولاجل هذا لا تتجاسرون على استدعاء الله يواسطتها ، بل القوات الأقل فقط ، فانكم انتم انفسكم تخطيتم هذه الاخيرة ، وخلعتم على الحجارة والخشب اسم ذاك الذي فزعتم من حضرته ، ودعوتموها آلمة بدلا من الحجارة وصنعة. البشر ، وعبدتموها . وعلى فرض انها خدمتكم ـ كما تدعون كذبآ ــ كرحائل كتابية للتأمل في الله ، فليس من الصواب ان تعطو ا الرموز كرامة أكثر من المرموز إليه . لأنه إذا أراد انسان كتابة اسم الامبراطور فانه ان أعطى للاسم كرامة أكثر مما للامبراطورُ عرض تفسه للخطر . بل بالعكسُ ان انساناً كهذا يستحق عقو بة الموت . /https://coptic-treasulres.com الكاتب -

٣ \_ هكذا انتم أيضاً لوكانت لكم قوة العقل والتمبيز كاملة لا حقرتم من شأن هذا الأعلان العظم عن اللاهوت و نسبتموه المادة ، بل لما اعطيتم التمثال كرامة أعظم من الانسان الذي نحته . لانه لو كان منالك أي ظل للحقيقة في هذه الحجة وهي أنها كرسائل كنابية تدل على ظهور الله ولذلك فهى كأشارات بنه خليقة بان تؤله ، ليكان حرياً جداً أن يؤله الصانع الدي نحتما وصورها لأنه أقوى منها جداً وأكثر الوهية ، لانها فطعت وصورت حسب ارادته . إذن فان كانت الرسائل الـكتابية تستحق الاعجاب لاستحق الكاتب اعجاباً أشد بسبب فنه وذكاء عقله . وان كان لا يليق الأعتقاد بانها آ لهة لهذا الـــبب وجب على المر. أن يسألهم عن جنو نهم بصدد الأصنام ، طالباً منهم أن يبرروا كونها على مثل هذه الصورة.

## الفصل الثاني والعشرون

والتمثال لا يمكن أن يمثل صورة الله الحقيقية ، والاكان الله قابلا للفساد 1 ـــ و ان كان سبب تصويرها بهذا الشكل هو ان للاهوت صورة بشرية فلماذا يعطونها ايضاً صورة المخلوقات غير العاقلة ؟ أو أن كانت صور ته هي المسووي https://coptin-treasures.com/ نه أيضاً على

مثال المخلوقات العاقلة؟ او انكانت صورة الاثبين معاً في وقت واحد ويظنون أن الله على صورة الاثنين مجتمعين ، أي أنه على صورة المخلوقات العاقلة وغير العاقلة ، فلماذا يفرقون ما اجتمع ، ويفصلون تماثيل البهائم عن تماثيل الناس ، بدلا من تصوير ها دائمًا من كلا النوعين ،كالصور الحالية في الاساطير الخرافية ، مثل سكيلا (١) وكربديس (٢) والقنطروس (٢) وانوبيس(٤) المصريين الذي له رأس الكلب ؟ لانه كان بحب إما ان عثلوها فقط من طبيعتين بهذه الـكيفية ، أو إنكانت لها صورة واحدة. فكان ينبغي أن لا يمثلوها في الصورة الاخرى في نفس الوقت • ٣ - وأيضاً انكانت لها صورة الذكور فلماذا يصورونها في صورة الاناث كدلك؟ او أن كانت لها الصورة الاخبرة. فلماذًا يصُّورُونها تصويراً كاذباً كأنَّها ذَكُورُ؟ اوكانُ مَوْجِماً من الاثنين فكان بجب عدم تفرقتهما ، بل اتحادهما معاً ، مقتفین آثار ما یسمونه خشوی(ه) ، حتی تقدم خرافاتهم

<sup>(</sup>۱) Scylla حيوان له خسة رؤوس (۲) Charybdis حيوان له خسة رؤوس (۲) Hippocentaur حيوان له خسة رؤوس (۴) Hippocentaur حيوان خرافي له جسم حصان ورأس انسان (٤) Anubis اله من الهة المصريف له رأس كاب وكانوا يزعمون انه حارس القبور ومم شد الموتي (٥) Hermaphrodites اى ذكر واشحت في واحد

الناظرين لا منظراً مليئاً بالخلاعة والفجور فحسب بل أيضاً وحدثاً ومضحكاً.

٣ ــ وبصفة عامة ان كانوا يظنون أن للاهوت جسداً ولذلك فانهم يجتهدون بان يصوروا له البطن واليدين والقدمين والعنق أيضاً والثدى وسائر الاعضاء التي يتكون منها الانسان، الفار لاي حد من الوقاحة والفجور تسفل عقلهم ، حتى تكون أم مثل هذه الآرا. عن اللاهوت. لأنه ينتج من هذا أنها لا ال أن تكون عرضة الكل الاعراض الجمدية الاخرى ، . القطع والقصل ، بل للفناء كلية . ولكن هذه وأمثالها ليست ان خاصيات الله ، بل بالحرى من خاصيات الاجساد الأرضية . ٤ - ألانه في الوقت الذي ثرى فيه الله غير جمدي ا او هيولي ) وغير قابل للفساد أو الفتا. ، ولا يحتاج لأي

او هيولى) وغير قابل للفساد او الفنا. ، ولا يحتاج لاى عيد اللي غرض، ترى هذه قابلة للفسادكما نراها صوراً لاجساد، وتحتاج للخدمات الجسدية كما فلمنا سابقاً (١) . لانتا كثيراً ما أينا تماثيل عتقت فجددت ، و تلك التي عبثت بها يد الزمن أو لامطار أو بعض حيوانات الارض أو غيرها قد أعيدت اليها صورتها . لهذا السبب لا يسع المر ، الاأن يحكم بحافتهم لانهم

<sup>(</sup>۱) انظر فصل ۱۳ ٪/https://coptic-treasures.com

ينادون بهذه الاشياء \_ التي يصنعونها هم انفسهم \_ آلهة ، و لا نهم هم أنفسهم يطلبون الخلاص من تلك الاشباء التي يحلعون عليها فنونهم لحفظها من الفساد ، و لا نهم يتوسلون أن تقضى حاجاتهم من كائنات يعلمون هم انفسهم علم اليقين انها في حاجة لرعايتهم ولا نهم لا يخجلون ان يدعوا تلك الكائنات الني يغلقون عليها غرفاً صغيرة ارباب السماء وكل الارض.

## الفصل الثالث والعشرون

أن تنوع العبادات الوثنية يبرهن على إطلانها

۱ — على أن المر. لا يحكم بالحادهم لهذه الاعتبارات فحسب بل أيضاً من آرائهم المتناقضة عن الاصنام نفسها. لانها إن كانت آلهة حسب آرائهم و تأكيداتهم - فلمن منها يقدم المرء الولاء، ومن منها يحكم الانسان بانه هو الاسمى، حتى يعبد الله باطمئنان، أو لكى يدركوا اللاهوت بواسطتها - كا يقولون - بدون غموض أو التباس؟ فلبست نفس الكائنات تدعى آلهة بين الجميع، بل بالعكس، ان لكل أمة تقريباً إله خاص. و هنالك حالا الماحيية و المدينة المناهدية المناهدة و المدينة المناهدة و المدينة المناهدة و المدينة المناهدة و المدينة المدينة المناهدة و المدينة المناهدة المدينة المناهدة و المدينة و الم

الواحدة في تناقض داخلي بصدد خرافاتهم الخاصة باصنامهم . ٧ ـ فالفينيقيون مثلا لا يعرفون نلك التي تسمى آلهة بين المصريين ، ولا المصريون يعبدون نفس اصنام الفينيقيين . وبينمايرفض السكيثيون آلهة الفرس، فإن الفرس يرفضون آلهة السوريين. على أن الميلاسجيين(١) يرفضون آلهة تريس(٢) ، وأهل تريس لا يعرفون آلهة طيبة . وعلاوة على ذلك فالهنو د يختلفون عن العرب بصدد اصنامهم ، والعرب عن الاثيو بيين، والاثيوبيون عن العرب والسوريون لا يعبدون أصنام الكيليكيين، بينها الامة الكبدوكيه تقيم آلهة من كاثنات يخالفة لهذه . وبينها اتبع البيثينيون آله. أحرى ابتدع الارمن آلهة اخرى أيضاً . وما الداعي لـكي اعدد الامثلة ؟ فأهل القارة يعبدون آلهة خلاف التي يعبدها أهل الجزيرة ، بينما يعبد هؤلاء الاخيرون آلهة سوى الني يسبدها أهل الاراضي الاصلية.

٣ ــ وعلى العموم أن كل مدينة وقرية تفضل آلهتها ــ

<sup>(</sup>۱) Pelasgians شعب قديم سكن شواطيء وجزائر شرق البحر الأبيش وبحر البران (۲) Thrace منطقة قديمة في الشمال الشعري من مكدونية

متجاهلة آلهة جبرامها ـ وتحـكم بأن هذه وحدها هي الآلهة . أما عن المكرهات التي في مصر فلا داعي حتى للتحدث عنها ، لانها ماثلة أمام أعين الجميع فانك ترى كيف الاللمدن ديانات مضادة ومناقضة بعضها للبعض ، ويسعى الجيران دواماً لعبادة آلهة ضد القريبين منهم (١) ، لدرجة أن التمساح الذي يعبده البعض يعتبره جميرانهم مرذولا ، والأسد الذي يعبده الآخرون كاله لا يمتنع جيرانهم عن عبادته فحسب بل أيضاً يقتلونه ــ أن وجدوه ــ كوحش مفترس، والسمك الذي يقدسه بعض الشعوب يستعمل كطمام في مكان آخر . وهكذا تقوم الحروب وآلفتن والفرص المتعددة لسفك ألدم وكل الانغاسات الشهوانية بينهم .

٤ — والغريب جداً \_ حسب رواية المؤرخين \_ أن البيلاسجيين الذين تعلموا من المصريين اسماء الآلمة لا يعرفون آلحة مصر ، بل يعبدون غيرها عوضاً عنها. وبصفة عامة أن لكل الشعوب التي افتتنت بالاصنام آراء مختلفة وديانات مغايرة ، ولا توجد ملاءمة في حالة واحدة. وليس هذا بالام العجيب.

https://coptic-treasures.com/ : ۲ میرودنس (۱)

٥ - لانهم إذ انحرفوا عن التأمل فى الاله الواحد انحدروا الى امور عديدة ومتنوعة ، وإذ تحولوا عن كلة لآب ، المسيح علص المكل ، تشعب ذهنهم يطبيعة الحال فى جهات متعددة ، كا أن الناس إذا ما تحولوا عن الشمس وذهبوا إلى امكنة عظلة داروا وهاموا على وجوههم فى طرق وعرة دون أن وا الاشخاص الموجودين ، وفى الوقت نفسه يتخيلون بحود من ليس لهم وجود ، فيصبحون وهم مبصرين لا يبصرون ، كذلك أيضاً اولئك الذين تحولوا عن الله ، واظلمت نقوسهم ، قد اصبحت عقولهم هائمة حارة ، يتخيلون ما ليس حقيقياً كقوم سكارى لا يستطيعون أن يبصروا .

# الفصل الرابع والعشرون

والتي تدعى آلهة في مكان ما تستعمل كذبائج في مكان آخر ١ - اذن فليس هذا برهاناً يسيراً على الحادهم الحقبتي لان آلحة كل مدينة وممله كذاذ تعددت جداً ، واصبح كل واحد بحاول ايادة إله الآخر ، أصبح الجميع بحاولون إبادة جميعها لان تلك التي يعتبرها البعض آلحة تقدم ذيائح و تقدمات للشرب https://coptic-treasures.com/ للآلهة المزعومة عند الآخرين ، وتلك التي تعتبر ذبائح عند البعض يعتبرها الآخرون بالعكس آلهة . فالمصريون يعبدون الثور ، والعجل ابيس ، وغيرهم يقدمون هذه البهائم ذبائح لزفس . وحتى اذا لم يقدموا نفس البهائم التي قدسها الآخرون كذبائح ، فائهم اذ يذبحون نظائرها يبدو انهم قدموها هي بعينها ، والليبيون يؤلهون كبشاً ويدعونه امون ، وفي الامم الاخرى يذبح هذا الحيوان كدبيحة لآلهة كثيرة .

٧ - والهنود يعبدون ديو نيسوس ، مستعملين الاسم رمزاً المخمر ، والآخرون يسكبون الخر كتقدمة للالهة الاخرى . وغيرهم يكرمون الانهار والينابيع ، والمصريون فوق السكل يؤدون احتراما خاصاً للهياه ويدعونها الهة ومعذلك فالاخرون حتى المصريون أنفسهم الذين يعبدون المياه ، يستخدمونها لغسل الاقذار من غيرهم ومن انفسهم ، وبطريقة مخزية يطوحون ما استعملوه . و تكادتنحصر كل اصنام المصريين فيما يقدم كذبائح للطة الامم الاخرى ، ولذلك يهزأ بهم من الاخرين ، لانهم يؤلهون تلك التي ليست آلهة بل هي ذبائح كفارية وتضحيات الدى الاخرين بل لديه https://coptic-treasureslcom/

#### الفصل الخامس والعشرون

الذيائج البشرية . سخافتها . كثرتها . نتائجها الوخيمة

ا - على أن البعض قد انحدروا فى هذه الايام إلى هوة محيقة من الضلال والحمافة فاصبحوا يذبحون حتى الرجال يقدمونهم ذبائح لآلهتهم الكاذبة، رغم انها على شكل وصورة ارجال. ولم ير هؤلا. التعساء أن الضحايا التي يذبحونها هي نفس صورة الآلهة التي يصنعونها ويعبدونها والتي يقدمون البها الرجال. ويمكن الفول انهم يقدمون البظائر للنظائر، أو بالحرى الاعلى للادنى . لانهم يقدمون محلوقات حية أو بالحرى الاعلى للادنى . لانهم يقدمون محلوقات حية الحركة

لان السكيشين، الذين يدعون التوريين(١) يقدمون كذبائح لعذرائهم حكما يسمونها - أولئك الذين نجوا من السفن التي تحطمت ، أى الاغريق الذين يلقون القبض عليهم ، وهذا يمعنون في القسوة والفساد ضد أناس من جنسهم ، يفضحون وحشية آلهتهم ، لان أولئك الذين أنقذتهم ،

Taurians (۱) تسم من الكشين وكانوا يعيشون في شبه جزيرة Tahttps://coptic-treasures.com/

العناية الالهية من الخطر ومن البحر يقتلونهم هم ، مقاومين العناية الالهية ، لانهم ببطلون أعمال رحمة العنلية الالهية باخلاقهم الوحشية أما الآخرون فامهم عندما يعودون من الحرب ظفرين يقسمون أسراهم إلى مثات ، ويأخذون رجلا من كل مائة ويذبحون لاريس الرجل الذي اختاروه من كل مائة

٣٠ على أنه ليس السكيثيون وحدهم هم الذين يرتكبون هذه الفظائع بسبب الوحشية الطبيعية فيهم كمتوحشين، بل بالعكس أن هذا العمل نتيجة لازمة للشر الذي يتصل بالاصنام والآلمة الـكاذبة . لان المصريين كانوا معتادين سابقاً أن والكريتيون كانوا معتادين أن يترضوا وجه كرونوس (١) بذبح أطفالهم وحتى قدماء الرومانيين اعتادوا عبادة المشترى لاثياريوس (٢) ـ كما كانوا يدعونه ـ بتقديم ذبائح بشرية، البعض باحدى الطرق ، وغيرهم بطريقة أخرى ، ولكن الـكل بلا استثناء ارتكبوا الرجاسات ودنسوا أنفسهم ، فدنسوا أنفسهم بارتـكاب أعمال القتل ، ونجسوا هياكلهم إذ ملاؤها بدخان مثل الك الذبائح.

<sup>(</sup>۱) Cronos من اسمى آيفتهم وكان لا يفضله سوى زفس

https://coptio-treasures.comiter Latius (٢) المتحالف التحالف اللانين مدينة لاتينية

ع – اذن فقد كان هذا مصدر الشرور المتعددة للبشرية . لانهم اذ رأوا أن آلهتهم الكاذبة سرت بهذه الامور بدأوا يقلدون آلهتهم بنفس الاعمال السيئة، ظانينان تقليد الكائنات السامية - كاكانوا يعتمرونها - فخر لهم . من شم بدأت البشرية يتضا ل عددها بقتل الرجال البالغين والاولاد ، وباعطا لتصريح لارتكاب كل الانواع . الان كل مدينة تقريبا مليئة بكل أنواع الفجور نتيجة طباع آلهتما الوحشية ، كما أنه لا يوجد واحد ذو حياة وقورة في هياكل الاصنام سوى ماشهد الجميع بفجوره (١))

#### الفصل السادس والعشرون

ان النساد الادبى بين الوتنيين ناشى، عن الآلهة حسب اعتراف الجميع 1 \_ فالنساء مثلا أعتدن الجلوس فى الايام القديمة فى عياكل فينيقية مكرسات لآلهتها اجرة اجسادهن ، متوهمات انهن ترضين آلهتهن بالزنى ، وانهن بذلك حصلن على رضائها .

<sup>(</sup>۱) اى ان التمثال عديم الحياة هو الوحيد بين المصلين الفاجرين الحالى من الرذيلة ، وغم ان المصلين ينسبروcom يعلم المرديلة ، وغم ان المصلين ينسبروcom يعلم و المردة حسب خزعبلانهم

أما الرجال فقد انكروا طبيعتهم ، ولم يقبلوا أن يظلوا ذكوراً بعد، بل تخفوا في شكل النساء، اعتقاداً منهم انهم بهذا يرضون ويكرمون ام آلهتهم المزعومة . على ان الجميع يعيشون حياة متسفلة ، بل يتنافسون في اقدر الموبقات ، وكما قال بولس ، خادم المسيح المبارك(١) ﴿ لان اناثهم استبدلن الاستعمال الطبيعي بالذي على خلاف الطبيعة . وكذلك الذكور أيضاً تاركين استعال الانثي الطبيعي اشتعلوا بشهو تهم بعضهم ليعض فاعلين الفحشا. ذكوراً بذكور ،

٢ ــ ولكنهم اذ يتصرفون بهذه الكيفية وامثالها يعترفون ضمناً ويبرهنون على أن حياة آلهتهم المزعومة هي على هذ االمثال. لانهم تعلموا من زفس افساد الشباب والزنى ، ومن افروديت الدعارة ، ومن ريا(٢) الفجور ، ومن اريس القتل ، ومن آلمة أخرى اموراً مماثلة اخرى تعاقب عليها القوانين ، وينفر منها كل رجل عفيف . ايليق تسمية من برتكب مثل هذه ألهة بدلا من اعتبارها أشد بهيمية من البهائم بسبب دعارة طرقها ؟

<sup>(1)</sup> رو ۱:۲۶و۲۲

https://coptic-treasures.com/ ام الألماء (٢)

أيليق إعتبار عابديها كاتنات بشرية بدلا من الرثاء لهم لانهم عديمو العقل أكثر من البهائم وعديمو الروح أكثر من الأشياء عديمة الحياة ؟ لانهم لو اعتبروا الناحية العقلية في نفوسهم لما انفمسوا في هذه الاشباء بمثل هذه الرعونة ، ولما أنكروا الاله الحقبقي ، أب المسيح .

### الفصل السابع والعشرون

واذ وسلنا إلى هذه النتيجة الحاسمة وهى دحض العبادة الوثنية الشعبية ، عدم الآن إلى النوع الارق أى عبادة الطبيعة ، كيف تشهد الطبيعة لله باعماد كل اجزائها بعضها على بعض ، الأمر الذي يمنعنا من ان تعتقد في أى واحد منها الله العلى ، توضيح هذا أخيراً ،

۱ – ولـكن لعل أولئك الذين تخطوا حدود هذه الاشياء، والذين يقفون منزعجين أمام الخليقة ، يشتركون في التبرؤ مما صار دحضه وشجبه على كل الوجوه، إذ قد اخجلوا بالـكشف عن هذه الرذائل، ولـكنهم في نفس الوقت يظنون انهم على أساس متين في اعتقادهم الذي لا يناقش ، أي في عبادة الـكون وأجزاه الكون.

۱ https://coptic-treasures.com/اخشاب

وحجارة وأشكال البشر والطيور والزحافات والبهائم غير العافلة ، بل الشمس والقمر وكل الكون السماوى ، والارض أيضاً ، وكل دائرة المياه . وقد يقولون انه لا يستطيع أحد أن يبين بأى حال ان هذه ليست ذات طبيعة الهية طالما كان واضحاً للجميع انه لا ينقصها الحياة أو العقل ، بل تفوق حتى طبيعة البشر ، لأن الواحد يسكن السماء ، والاخر يسكن الارض .

٣ - إذن فخليق بنا أن نتأمل فى هذه النقط أيضاً ونفحصها لان بحثنا هنا أيضاً سوف يبين أن براهينا ضدها حقيقية . ولكن قبل البد. بأدلتنا أو النظر فيها يكفى القول أن الحليقة ترفع صوتها ضدهم مشيرة إلى الله كخالفها وبارثها ، الذى يسيطر على الحليقة وكل الاشيا. ، والذى هو اب ربنا يسوع المسيح، الذى يتحول عنه الفلا فة المدتّعون ليعبدوا ويؤلهوا الحليقة المدعة منه ، والتى هى نفسها مع ذلك تعبد الرب الذى ينكرونه هم بسببها ، و تعترف به .

لانه اذا كان الناس يقفون هكذا منذهلين أمام أجزاء الخليقة ، متوهمين انها آلمة ، فانه يمكن توبيخهم باعتماد هذه الاجزاء بعضها على بعض ، وانها فضلا عن هذا تظهر أب الكلمة ( الذي هو رب وصائح الدي المحروب ال

اعتبها له الذي لا ينقض ، كما يقول الناموس الالهي أيضاً (السموات تحدث بمجدالله والفلك يخبر بعمل يديه(١)).

 على أن البرهان على كل هذا ليس غامضاً ، بل واضح كل الوضوح للذين لم تـطمس بصيرتهم انطاياً تاماً. لأنه إذا أحذ المر. أجزاء الخليقة منفصلة ، و تأمل في كل منها على حدة ، كالشمس مثلا على حدة ، والقمر على حدة ، وأيضا الأرض الهواء ، والحرارة والبرودة ، وعناصر الرطوبة والجفاف ، وقصلها عن ارتباطها المتبادل ، فانه بجد حتما انه لا عكن أن كون أحدهاكافيا لنفسه إلكل منها في حاجة لمساعدة الآخر ، إنها تحتفظ بكيانها بمماعداتها المقيادلة، فالشمس تسير في كل دائرة السهاء ولن تتعدى فلمكما ، والقمر وسائر النجوم شهد للبساعدة التي تستمدها من الشمس . وظهر أن الأرض يضالا تمطي محصولهما بدون الامطار ، وهذه بدورها لا تمطل على الارض بدون مساعدة السحب. والسحب لا يمكن أن تظهر ن تلقاً. ذاتها وتوجد بدون الهوا. . والهوا. يـخه الهوا. لاعلى(٢) ، ولكينه يستضيء لامعا بواسطه الشمس لا من اها وذاته .

https://coptic-treasures.com/

<sup>(</sup>٢) وفي بعش النسخ و يسخنه الجو،

٦ – والآبار أيضاً والانهار لاعكن أن يكون لها وجود يدون الارض. ولكن الارض لا ترتكز على نفسها، بل هير قائمة على دائرة المياة ، وهذه أيضاً محفوظة في مكانها لأرتباطها إرتباطا وثيقا عركر الكون. والبحار والمحيطات العظمي التي تتدفق خارجًا حول كل الارض تحركها الرباح وتحملها حيثها تدفعها قوة الربح . والرياح يدورها لا تنبعث من تلقا. ذاتها ي بل وفق من كتبوا في هذا الموضوع ، أي تتولد في الهوا. من الحرارة المحرقة ودرجة حرارة الهوا. العلوى الاكثر ارتفاعا من الهوا. السفلي والذي يهب في كل اتجاه مندفعا تحو الاخير (١) ٧ – أما عنالعناصر الاربعةالتي تشكون من طبيعة الاجساد أي الحرارة والبرودة ، والجفاف والرطوبة ، فمن ذا الذي اختل توازنه العقل فلا يعرف أن هذه الإشياء كائنة فعلا مرتبطة ببعضها، والكنها اذا فصلت عن بعضها واخذ كل منها على حدة فانها نميل إلى أن تلاشي حتى بعضها بعضا وفق القوة الاعظم. في العنصر الاوفر. لان الحرارة تلاشمها البرودة إنكانت. هذه الاخيرة بكمية اغزر ، والسرودة أيضا تعدمها قوة الحرارة. والشيء الجاف يترطب بالرطوبة ، والرطب بجففه الجفاف.

https://coptic-treasures.com/

#### الفصل الثامن والعشرون

١ – إذن فكيف يمكن أن تكون هذه الأشياء آلحة وهي مفتقرة لمساعدة بعضها البعض؟ وكيف يليق أن فدأل منها أي شيء إن كانت هي أيضاً تطلب المساعدة لنفسها بعضها من بعض؟ لأن الحقيقة المسلم بها عن الله أنه ليس في حاجة لأي شيء، بل هو معتمد على ذا ته مستقل بذاته، و منه تستمد كل الاشياء كيانها، وهو يخدم الكل قبلما يخدمه الدكل، فكيف بجوز أن ندعو الشمس إلها والقمر وسائر أجزاء الخليقة، التي ليست من نوع الآلهة، بل هي مفتقرة لعو نة بعضها البعض؟

٧ – ولكن العلما إذا جزئت وأخذت على حدة فأن خصومنا أنفسهم لابد أن يعترفوا بأنها تعتمد بعضها على بعض لأن المظاهر واضحة وعينية . على أنهم قد يتحدون الكل معاً كأنها تكتون جسماً واحداً ويقولون أن المكل هو الله . لأنه إذا ما اقترن المكل معاً لا يحتاج إلى معونة خارجية ، بل تكون المجموعة كافية/httpls://doptic-tibasures/eo. هكذا

قد يقول لنا على الأقل أولئك الفلاسفة المزعومون، ولكيننا، هنا نفند آراءهم مرة أخرى.

٣ – وهذه الحجه لا تقل عن سابقتها ـ التي عولجت ـ في اظهار فسادهم مقروناً بالجهل المطبق. لأنه إذا كان افتران الأجزاء يكون الكل ، وكان الكل مكوناً من الاجزاء ، فان الكل يتضمن الأجزاء، وكل منها جزء من الكل. ولكن هذه بعيدة كل البعد عن فكرة الله . لأن الله هو الكل، وليس. مكوناً من مجموعة أجزاء، ولا يحتوى على عناصر متعددة ، بل هو نفسه خالق النظام الكوني . انظر أي تجديف ينطقون به ضد اللاهوت عندما يقولون هذا؟. لأنه إذا كان مكوناً من أجزاً. فاله يتبع هذا حتماً إنه لا يماثل نفسه ، وإنه مكون من أجزاء غير متمائلة . لأنه إن كان شمساً فهو ليس قرأ ، وإن كَانَ قَرَأَ فَهُو لَيْسَ أَرْضًا ، وإنْ كَانَ أَرْضًا فَلا مَكُنَ أَنْ يَكُونَ له سخافة نظر يتهم هذه .

ع -- على أن البقطة التالية المستقاة من مشاهدة جسمنا البشرى كافية لدحضهم . لآنه كما أن العين ليست حاسة السمع ، ولا الأخيرة يداً ، ولا الشخيرة يداً ، ولا الشخيرة يداً ، ولا الشخيرة بداً ، ولا الشخيرة بدائرة بداً ، ولا الشخيرة بداً ، ولا الشخيرة بداً ، ولا الشخيرة بدائرة بدائرة

المحررة عنه الله المحدد التكون المعلم الواحد يتكون من هذه الأجزاء المتميزة عالى التحدد التكون الفعة ، والمقدر لها أن تنفصل على مدى الزمن عندما تسمح الطبيعة التى اتحدتها معاً بأن الفصلها كأرادة الله الذي أمر بها - هكذا (وليسامحنا العلى لاستخدام هذه الحجة) إذا ما أتحدوا أجزاء الخليقة في جسم واحد ونادوا به إلها فانه يتبع هذا أولا انه لا يماثل نفسه كا وضحنا سابقاً ، وثانياً أنه مقضى عليه أن يتجزأ ثانية وفقاً الميل الطبيعي لانفصال الاجزاء ،

# الفصل التاسع والعشرون

و وازن القوى فى الطبيعة بين انها (الطبيعة) ليست هى الله ، سواء كانت محتمعة أو مجزأة .

١ – وبطريقة أخرى يمكن فضح الحادهم بنور الحق. لانه إن كان الله بطبيعته لا جسد له، وغير منظور، ولا ملموس فكيف يتخلون أن الله جسد، ويعبدون بكل إكرام إله تلك الاشياء التي نراها باعيننا ونلمسها بأيدينا؟

م وأيضاً ان كان ما قيل عن الله حقيقياً ، أى أنه قادر
 على كل شيء ، وأنه لا/https://copfie=freasures.com

والسيادة على الكل ، فكيف عجز أولئك الذين يؤلهون الخليفة عن أن يروا انها لا تستوفى هذا الوصف عن الله ؟ لانه حينها تكون الشمس تحت الأرض فان ظل الارض يجعل نورها غير منظور ، بينها فى النهار تحجب الشمس القمر بشدة ضيائها . والبرد كشيراً ما اضر ثمار الارض ، والنار تطفأ يغزير المياه . والربيع بلزم الشماء بان يفسح له المجال ، بينها الصيف لا يسمح للربيع بأن يتعدى حدوده ، وهو بدوره عنعه الخريف من أن يتعدى أوانه .

 خصومنا ، لا تفعل أى شى. للضرر بل بالحرى تفعل كل شى. للخير .

ع – ولكن ان لم يكن أى شي. من هذه ممكنا بسبب تناقض بعضها بعضا فكيف يظل عكنا أن يعطى إليها اسم الآلهة أو تعبد بالاكرام اللائق بالله مع أنها مخالفة بعضها لبعض ، وفي نزاع مستمر ، وعاجزة عن أن تتحد معا ؟ كيف يمكن للاشياء المتنازعة بطبيعتها أن تهب السلام للآخرين إجابة لصلواتهم، وتصبح لهم مصدر وثام وإلفة وسلام ؟ إذن فلا يمكن أن تمكون الشمس أو القمر ، أو أي جز. آخر من أجزا. الخلبقة ، بل تماثيل الحجر أو الذهب أو أية مادة أخرى، أو زفس وأبولو وغيرهما التي تدورحولها اساطير الشعراء ـ لا عكن أن تـكون آله، حقيقية. هذا ما بينته راهيننا على أن بعض هذه أجزا. من الخليقة ، والبعض الآخر عديم الحياة ، والبعض الآحر كانوا مجرد بشر قابلين للفناء. لذلك فان عبادتها وتأليمها ليسا من الديانة في شيء ، بل هما مصدر للفساد وكل أنواع الفجور ، وعلامة على شدة الابتعاد عن معرفة الله الواحد الحقيقي، أي أب المسيح.

ه — اذن فاذ قد /https://coptic-treasures.com/ادة الوثنية

# الباب الثاني

#### الفصل الثلاثون

أن نفس الالسان تستطيع أن تعرف الله من تلقاء ذاتها ، لأنها عاقلة ، . وذلك إن كانت أمينة اطبيعتها

۱ – لمد ثبت بأن الاعتقادات السابق التحدث عنها ليست أكثر من مرشد مضل للحياة . أما طريق الحق فانه يهدف للوصول إلى الله الحقيق . ولـكى نصل إلى معرفة هذا الطريق وإدراكه إدراكاً تاماً لا يحتاج الامر لشى . آخر سوى أمضنا . وإنكان الله أسمى منا جداً فان الطريق اليه ليس بعيداً ولا خارجاً عن أنفسنا ، بل هو فينا ، ومن الميسور أن نجده من تلقا . ذواتنا لاول وهلة كما علم موسى أيضا عند ما قال (١) الكلمة (أى كلمة الايمان) في قلبك » . الامر الذي أعلنه المخلص وأيده حينها قال «ملكوت الله داخلكم (٢)»

٢ - لانه إن كان لنا في أنفسنا الايمان وملكوت الله
 استطعنا بسرعة أن نرى و ندرك ملك الكون كلمة الآب المخلص

لذلك فلا يلتمسن اليونانيون – عبدة الاوثان – المعاذير لانفسهم ، ولا يخدعن أى انسان آخر نفسه ، مدعيا أنه ليس لديه مثل هـذا الطريق متخداً هـذا الادعاء تكئة أو مرراً لالحاده .

٣ – لاننا جميعا قد وضعنا أقدامنا على هذا الطربق ، وكلما امتلكناه ، حتى وإن كمنا لا نريد جميعا السير فيه ، بل يفضل البعض الانحراف عنه وارتكاب الاخطأ بسبب مسرات الحياة التى تستميلهم من الخارج . وإن سأل البعض ما هو هذا الطريق ، قلت انه هو نفس كل واحد منا ، وقوة الذكاء الكامنة في النفس. لان بها وحدها يمكن النامل في الله وادراكه

ع \_ إلا إذا أنكر الفسدة أن لهم نفسا كما أنكروا الله ، وهذا أمر أكثر معقولية منسائر أقو لهم ، لانه لايليق بأناس ذوى ادراك أنكار الله خالق ومدع الادراك . إذن فن الضروري من أجل البسطاء \_ أن نبين بايجاز أن لكل واحد من بني البشر نفسا ، وهذه النفس عاقلة ، سيما وأن بعض الطوائف تكر هذا أيضا ، ظانين أن الانسان نيس إلا بحرد الجسد المنظور ، وهذه النقطة إذا ما تم البرهان عليها قدم اليهم https://csptic-treasures.com/

### الفصل الحادى والثلاثون

البرهان على وجود النفس العافلة (١) اختلاف الانسان عن الحيوان (١) قوة الانسان على التفكير الموضوعي . التفكير العقل كالموسيق لآلاته . ظواهر الأحلام يدعم هذا

اولا – إذاً فالطبيعة العاقلة للنفس تتثبت بشدة من اختلافها عن المخلوقات غير العاقلة . لأن السبب في تسميتها (١) بهذا الاسم أن الجنس البشرى عاقل

٣ - ثانيا وليس هذا برهانا عاديا أن الانسانهو وحده الذي ينكر فيما هو خارج عن نفسه ، ويعلل الآشياء غير الموجودة أمامه فعلا ، ويتأمل ، ويختار الافضل لأن الحيوانات غير العاقلة ترى فقط ما هو أمامها ، ولا تتأثر إلا بما تقع عليه أعينها ، حتى ولوكانت النتائج ضارة لهما ، بينها لا يتأثر الانسان بمجرد ما يراه ، بل يحكم فكره فيها يراه بعينيه . فغر اثره مثلا كشيراً ما يتحكم فيها العقل ، وعقله خاضع لاعادة التامل والتفكير . وكل واحد يدرك \_ إن كان محبا للحق \_ التامل والتفكير . وكل واحد يدرك \_ إن كان محبا للحق \_ أن عقل البشرية متميز عن حواس الجسد

<sup>(</sup>۱) أي الخلوةات غير /https://coptic-treasures.com

س – ولانه متميز فهو يتحكم فى الحواس ، النى حينها ترى المرتيات فان العقل يميز ، ويتأمل ، ويبين لها ما هو أفضل . لآن الوظيفة الوحيدة للعين أن ترى ، ووظيفة الأذن أن تسمع ووظيفة الفم أن يذوق ووظيفة الأنف تمييزالر وائح ، ووظيفة الآيدى اللمس . ولكن ماذا يجب على المرمأن يرى ويسمع وماذا يجب عليه أن يلمس ويذوق ويشم ،هذا أمر خارج عن نطاق الحواس ، ويتعلق بالنفس وبالعقل المستقر فيما . فاليد تستطيع أن تستل السيف ، والفم قادر أن يذوق السم ، ولكن كلاهما لا يعرف أن هذه مؤذية إن لم يقرر العقل المستقل المستقل المستقل المستحد كلاهما لا يعرف أن هذه مؤذية إن لم يقرر العقل المستحد المن المناه مؤذية إن الم يقرر العقل المستحد المناه مؤذية إن الم يقرر العقل المستحد المناه مؤذية إن الم يقرر العقل المستحد المناه المناه مؤذية إن الم يقرر العقل المستحد المناه المناه

خ اواذا ما تأملنا إلى هذه الحقيقة بالاستعانة بتشبيه وجدناها تشبه قيثارة دقيقة الصنع فى يد موسبق ماهر . لانه كا ان لكل من او تار القيثارة نغمتها المضبوطة ، مرتفعة كانت أو منخفضة أو متوسطة ، حادة أو غير حادة ، الا أن أوزانها لا يمكن تمييزها ، وأزمانها لا يمكن ادراكها بدون الفنان . لان الاوزان لا تتبين ، والازمان لا تستقيم الا اذا ضرب على الاوتار ماسك القيثار ولمسكلا منها بدقة . هكذا الحال أيضا فان الحواس في الجسد كالقيثارة متى ساد عليها العقل الماهر استطاعت النفس أيضا ان تميز و hitps://copfic-ffeasures.com/

العقلية في النفس البشرية ، وبه تختلف عن البهائم وتبين انها حقيقة متميزه عما يرى في الجسد. فثلا كثيراً ما فكر المرءو تأمل في هو في السهاء في الوقت الذي يكون الجسد ملقي على الارض فيما هو في السهاء في الوقت الذي يكون الجسد ملقي على الارض وعندما يكون الجسد ساكنا ومستريحا و نائماً كثيراً ما تحرك المرء داخليا(۱) و رأى ما هو خارج عن نفسه متجولا في ممالك اخرى هائما ، ملتقيا بمعارفه ، وبهذه الوسائل يتكمن و يتنبأ عن احداث النهار. وهل يمكن أن يعزى هذا الاللفس العاقلة التي بها يفكر الانسان في الاشاء التي تسمو عليه و يدركها ؟ .

#### الفصل الثاني والثلاثون

 (٣) والجــد لايمكنه ان يبدع مثل هذه الظواهر . والواقع ان عمل النفس العاقلة يرى من تحكمها في غرائز اعضاء الجــد

١ – والآن نصيف نقطة اخرى لتكملة بحثنا لفائدة
 اولئك(٢) الذين – بلا خجل – يلتجئون الى انكار العقل .
 كيف يمكن – والجسد فان ٍ بالطبيعة – أن يفكر الانسان فيما

<sup>(</sup>١) وفي بعش القراءات/https://coptic-treasures.com/النفس)

<sup>(</sup>٢) فصل ٣٠

يتعلق بالخلود، وكثيراً ما رحب بالموت اذا تطلبت الفضيلة ذلك؟ وطالماكان الجسد لا يبقى الالوقت محدود فيكيف يفكر الانسان فى الامور الابدية، حتى يحتقر ما هو امامه، ويرغب فيما وراءه؟ والجسد لا يستطيع من تلقاء ذاته ان يفكر هذه الافكار عن نفسه، ولذلك لا يستطيع ان يفكر فيما هو خارج عن نفسه. لانه فان ولا يدوم الالوقت محدود. ويتبع هذا أن الذى يفكر فيما هو ضد الجسد وضد طبيعته يجب ان يكون متميزاً فى نوعه. اذا فهل يمكن ان يكون هذا الا النفس العاقلة الحالدة؟ لانها تنقل صدى الامور الاعلى، لا خارج الجسد بل داخله ، كما يفعل الموسيقى بقيثارته.

٧ — وأيضا كيف بمكن للدين وقد خلقت بطبيعتها لـكى ترى ، والأذن لتسمع ، كيف بمكن أن تتجو لا من بعض الاشياء لتختار غيرها ؟ لانه ما الذي يصد الدين عن النظر ؟ أو ما الذي يغلق الاذر عن السمع الذي هو وظيفتها الطبيعية ؟ أو ما الذي كثيراً ما يمنع الحلق — الذي من طبيعته أن يذوق الاشياء — عن وظيفته الطبيعية ؟ أو ما الذي يعوق اليد عن حركتما الطبيعية وهي لمس الاشياء ؟ أو يحول حاسة الشم عن وظيفتها العادية ؟ من وظيفتها العادية ؟ من وظيفتها العادية ؟ إلى المناه الشمال المناه المناه المناه المناه عن وظيفتها العادية ؟ المناه المن

الطبيعية ؟ أو كيف يمكن للجسد، وقد تحول عن طريقه الطبيعي أن يخضع لمشورة غيره ويسمح لنفسه أن يكون رهن اشارته؟ هذه تبرهن بكل بساطة أن الفس العاقلة تسود على الجسد.

سلام برس بس بالله المجسد لم يتكون ليقود نفسه بنفسه ، بل هو يتحرك كأرادة غيره ، كما أن الحصان لا يضع النير على عنقه ينفسه ، بل يقوده سيده . من هنا كانت النواميس للكائنات البشرية لتعمل الخير وتمتنع عن الشر ، بينما لا تفكر البهائم في الشر ولا تدركه ، لانها (١) خارجة عن دائرة المعقولية والفهم، إذاً فاظن أن وجود النفس العاقلة في الانسان قد تبرهن عاقدمناه .

## الفصل الثالث والثلاثون

النفس خالدة . البرهان على ذلك (١) من انها متميزة عن الجسد (٢) انها مصدر الحركة (٣) قدرتها على أن تسبح فيا هو خارج عن الجسد بالتأمل والتفكير

ر \_ أما أن النفس جعلت خالدة فهذا موضوع آخر فى تعايم الكنيسة بجب ان تعرفه لـكى تتبين كيف بجب تحطيم

https://coptic-treasures.com/ أي البائم (۱)

الاوثان على أننا سوف نصل ـ بدرجة أقرب ـ إلى معرفة هذا بما نعرفه عن الجسد ، هذا بما نعرفه عن الجسد ، لأنه ان كانت براهيننا قد أثبتت أن النفس متميزة عن الجسد . وان كان الجسد بالطبيعة فائيا " ، فيتمع هذا أن النفس خالدة لأنها لا تماثل الجسد .

٧ – وأيضاً لانه إن كانت النفس ـ كما بينا ـ تحرك الخسد ، الذي لا يتحرك بغيرها ، فيتبع هذا أن حركة النفس اختيارية ذاتية ، وهذه الحركة الذاتية تستمر بعد دفن الجسد في التراب . إذا فان كانت النفس بحركها الجسد الترتب على هذا أن انفصال محركها عنها ينشى ، موتها . ولـكن إن كانت النفس تحرك الجسد أيضاً لنرتب على هـندا أنها تحرك نفسها بالاحرى . وان كانت تحرك نفسها ترتب على هذا انها تحيا بعد الجسد .

٣ - لأن حركة النفس هي بعينها حياتها ، كما نقول تماماً بطبيعة الحال أن الجسد حي إن كان يتحرك ، وأنه مات ان بطلت حركته ، ولكن هذا يمكن تبيانه بأكثر وضوح - بصفة قاطعة ـ من فعل النفس في الجسد ، لأنها حتى إن كانت وهي متحدة بالجسد و مجتمعة به المجادة تحدوم متحدة بالجسد و مجتمعة به المجادة تحدوم الحسد و مجتمعة به المحدة الحددة بالحسد و مجتمعة به المحددة بالحسد و محددة بالحسد و محدد و محددة بالحسد و محدد و

الجييد الضيقة ، بل حشم يكون الجييد مضطجعاً في الفراش عدىم الحركة مستغرقاً في نوم يشبه الموت، كشيراً ما ظلت النفس مستنقظة بفضل قوتها وفاقت قوة الجسد الطبيعية ي وراحت تتخيل وتنظر أشياء اسمى من الأرضكا نها تتجول خارج الجسدمع أنها باقية فيه ، وكثيراً ما اتصلت بالقديسين والملائكة الذين هم اسمى من دائرة الوجود الارضى والجــدى ـ وأقتربت منهم بفضل طوارة قو تها العقلية ، ألا يحصل بالاولى . حينها تنفصل عن الجسد في الوقت المحدد من الله الذي جمعهما مَعَاَ أَنْ تَزَدَادَ مَعَرَفَتُهَا عَنَ الْحُلُودَ بِأَكْثَرُ ايضَاحِ ؟ لَانْهَا إِنْ كانت وهي مجتمعة بالجسدكانت تحيا حياة خارج الجسد، أبالاولى تستمر حياتها بعد موت الجسد، وتحيا بلا انقضاء فضل الله الذي خلقها هكذا بكلمته ربنا يسوع المسيح.

ع - لأن السبب فى أن النفس تفكر وتذكر ما يتعلق بالخلود والابدية هو انها هى نفسها خالدة . وكما أن الجسد ان كان فانياً فان حواسه أيضاً تتصل بما هو فان ، كذلك طالما كانت النفس تنظر وتتأمل فيما هو خالد فيترتب على هذا أنها خالدة وتحيا للابد ، لان الآراء والأفكار عن الحلود لا تفارق النفس أبداً ، بل تلازمه https://cobtic-treasures.com/ مما يؤكد

خلودها . إذاً فهذا هو السبب فى أن للنفس قدرة على رؤية. الله ، وهذا هو طريقها إليه ، مستمدة معرفتها وادراكها عن كلمة الله لا من الخارج بل من ذاتها .

## الفصل الرابع والثلاثون

اذاً فان تخلصت النفس من ادران الخطية استطاعت ان تعرف الله مباشرة ، اد تصور لها طبيعتها العاقلة كلمة الله الذي خلفت على صورته ، ولكن حتى اذا لم تستطع الحتراق السحب التي بسطتها الخطية على بصيرتها فانها تواجه بشهادة الخليقة عن الله .

١ – اذاً فاننا نكرر ما سبق ان ذكرناه وهو انه كما انكر البشر الله وصاروا يعبدون أشياء لا نفس لها ، هكذا أيضاً بتوهمهم انهم ليست لهم نفس عاقلة ينالون حالا قصاص غباوتهم أى انهم يحسبون فى عداد المخلوقات غير العاقلة. لذلك فانهم يستحقون الشفقة والارشاد طالما كانوا بخزعبلاتهم يعبدون آلحة عديمة النفس كا نهم عديمي النفس.

۲ — أما ان اعترفوا بان لهم نفساً ، وافتخروا بحق بالنفس.
 العاقلة ، فلماذا يتجاسرون على تجاوز حدود العقل ، كائن لا نفس لهم ، و لا يفكرون/https://ooptic-treasures.com/مهم بانهم.

أعلى حتى من اللاهوت؟ لانهم وهم لهم نفس خالدة وغير منظورة يجعلون لأنفسهم صورة لله من الاشياء المنظورة الفانية. ولماذا لا يحملون انفسهم ويرجعون إلى الله ثانية كما ابتعدوا عنه؟ لأنهم يستطيعون أن يسموا بقوة ادراك نفوسهم ويرجعوا ثانية إلى الله كما حولوا ذهنهم عن الله وتوهموا لأنفسهم آلمة من العدم.

٣ - على انهم يستطيعون الرجوع ، اذا خلعوا ثوب دنس كل الشهو ات الذى ار تدوه ، و انتزعوه بمثارة ، إلى أن يتخلصوا من كل المواد الغريبة التى اثرت فى نفوسهم ، ويستطيعوا ان يظهروا نفوسهم فى بساطتها كما خلقت ، وبهذا يستطيعون ان يروا بها كلمة الآب الذى خلقوا على صورته . لان النفس خلقت على صورة الله ومثاله ، كما تبين المكتب الالهية حين تقول على لسان الله(١) وو نعمل الانسان على صورتنا كشبها ، لذلك أيضاً فانها حينما تتخلص من كل ادران الخطية التى تغطيما وتستدق فقط شبه الصورة فى طهارتها فانه اذ تستذير هذه الصورة السينارة كاملة ترى النفس يقيناً - كما فى مرآة - صورة الاب ،

https://coptic-treasures.com/

أى الكلمة ، وبه تصل إلى فكرة الآب ، الذى نعلم أن صورته هو المخلص .

٤ - أما اذا كانت تعاليم النفس غير كافية بسبب الاشياء الخارجية التي تطمس عقلها ، وتعوقها عن رؤية ما هو أعلى ، فانها على ذلك تستطيع معرفة الله من الاشياء المنظورة ، طالما كانت الخليقة تعلن بصوت عال - كافى حروف مكتوبة - ربها وخالقها ، وذلك بنظامها وتناسقها .

# الباب الثالث الفصل الخامس والثلاثون

الحُلِيقة اعلان عن الله سيما في النظام والتناسقاللذين يسودان الكل -

ا - ولان الله صالح و محب للبشر ، ويعنى بالنفوس التى خلقها ، ولا نه بالطبيعة غير منظور وغير مدرك ، اذ أن شخصه فوق كل الكاتفات المخلوقة (١) ، الآمر الذى لأجله كان الجنس البشرى عرضة ليضلوا عن طريق معرفته لا نهم خلقوا من العدم أما هو فانه غير مخلوق . لهذا السبب اعطى الله الكون و بكلمته فظامه الحالى ليتمكن البشر من معرفته على أى حال بعماله طالما كان هو بالطبيعة غير منظور . لانه كثيراً ما عرف الصانع بصنعته حتى ولو كان غير منظور .

ح وكما يقولون عن فيدياس(٢) النحات ان صناعته الفنية تنبى عنه في الحال لكل من يراها حتى ولو لم يكن موجودا وذلك بسبب دقتها التامة و تناسق اجزائها ، هكذا اذا ما تأمل المر. في نظام الكون وجب ان يدرك الله صائمه و بارثه حتى المر.

<sup>(</sup>۱) اظر ف ۱۰ : "https://coptic-treasures.com/ ونحات اثيني

وان كان لا يرى بالاعين الجسدية . لأن الله لم يكتف بطبيعته غير المنظورة (ولا يتخذن أحد ذلك حجة) ولم يترك نفسه غير معروف للبشركلية ، بلكا قلت سابقاً رتب الخليقة ونظمم حتى يعرف باعماله وان كان غير منظور بالطبيعة .

٣ - ولا أقول من تلقاء ذاتى بل بقوة ما تعلمته من البشر الذين تكلمي البسان الله ، ومنهم بولس الذي كتب لاهل رومية قائلا(١) و لأن أموره غيير المنظورة نزى منذ خلق العالم مدركة بالمصنوعات » . ولاهل ليكا ونية صرخ قائلا(٢) و نحن أيضاً بشر تحت آلام مثلكم نبشركم ان ترجعوا من هذه الاباطيل إلى الاله الحي الذي خلق السها، والارض والبحروكل ما فيها. الذي في الاجيال الماضية ترك جميع الامم يسلكون في طرقهم ، الذي في الأجيال الماضية ترك جميع الامم يسلكون في طرقهم مع أنه لم يترك نفسه بلا شاهد . وهو فعل خيراً وأعطاكم من السها، أمطاراً وأزمنة مشعرة مالثاً قلوبكم طعاماً وسروراً »

ع-لانه من ذا الذي يرى دائرة السها. و مجرى الشمس والقمر وأوضاع وحركات سائر النجوم اذ تتخذ أمكنتها في اتجاهات مضادة و مختلفة ، ومع ذلك فانها في اختلافاتها تحفظ نظاماً ثابتاً بالاجماع، من ذا الذي يرى هذا و بنكر هذه النتيجة https://coptic-treasures.com/

انها لم تنتظم من تلقا، ذواتها ، بل لها خالق يتميز عنها ويحفظ لها غظامها ؟ أو من ذا الذي يرى الشمس تشرق نهاراً والقمر يضى اليلا متناقصاً ومتزايداً بلا اختلاف وفق نفس عدد الايام ، وبعض النجوم تسير في افلاكها المختلفة والمتعددة ، وبعضها تتحرك ولكن دون ان تكون على غير هدى ، وبعد ذلك يعجز عن أن يدرك أن لها يقيناً خالها يرشدها ؟ .

#### الفصل السادس والثلاثون

۱ — ومن ذا الذي برى الأشياء المتنافرة في طبيعتها متحدة ، ومتناسقة ، كالبار مختلطة بالبرودة عثلا ، والجفاف مختلطا بالرطوبة ، دون أن تتنازع معاً ، بل تكون جسما واحداً كأنها متجانسة الاجزاد. من ذا الذي يرى هذا دون أن يستنتج أن هنالك شخصية خارجة عن هذه الأشياء ، وهي التي اتحدتها معاً ؟ من ذا الذي يرى الشتاء يفسح المجال للربيع ، و الربيع للصيف ، والصيف للخريف، وهذه تختلف بطبيعتها ، لأن الواحد يسبب القشعريرة والاحراق المحروق والمتعربة والمتحروق متحروق معروق المتحروق المتحروق والمتحروق و

والآخر يتلف ، ومع ذلك فالكل تتوازن وتنتج خيراً للبشرية ـــــ من ذا الذى يرى هذا دون أن يدرك أن هنالك من هو أسمى منها ، يوازنها ويهديها كلها ، حتى وان كان لا يراه ؟

٢ ــ من ذا الذي برى السحب محمولة على الهوا. ، و ثقل الماء متكتلاً في السحب دون أن يدرك ذاك الذي جمعها إلى فوق، ورتب هذه الاشياء على هـذ، الحال؟ أو من ذا الذي يرى الأرض وهي اثقل من كل شي. بالطبيعة، مثبتة على المياه ولا زالت ثابتة فوق ما هو متقلقل بطبيعته ، دون أن بدرك أن هنالك من خلقها ورتبها على هذه الحال، أي الله ؟ من ذا الذي يري الارض تعطى اتماراً في الاوقات المناسبة، والامطار تهطل من السماء ، وفيضان الأنهار ، وتفجر الينابيع ، وتوالد الحيوانات من آباء غير متشابهة ، وهذه الاشياء تحدث لا في كل الاوقات ، بل في فصول معينة ، وبصفة عامة بين اشياء متنافرة ومضادة بعضها للبعض ولكنها تتوازن وتتوافق معآ ــ من ذا الذي يرى هذا ويستطيع مقاومة هذا الاستنتاج أن هنالك ٢٠ قوة ،، تنظمها وتديرها ، وترتب الاشياء حسناً حسما تراه مناسباً ؟

https://coptic-treasures.com/

المكنها الظهور بسبب مخالفتها بعضها لبعض بالطبيعة. فالماء بطبيعته ثقيل ويميل للانسكاب إلى أسفل ، بينها السحب خفيفة وتدخل في دائرة الاشياء التي تميل أن تحلق وتصعد إلى فوق ومع ذلك فاننا رى الماء ـ وهو ثقيل بحمل في السحب إلى فوق · كذلك أيضاً الارض ثقيلة جداً ، بينها المياه خفيفة نسبياً ، ومع ذلك فالأثقل محمول على الأخف ، والارض لا تَغْرَقُ بِلَ هِي بَاقِيةً لا تَنزعزع .والذُّكُرُ والانتَّى ليسا واحداً ، ومع ذلك فانهم يتحدان معاً , والنتيجة هي تناسل الحيوان الذي يخرج من كليهما مشابهاً لهما . وبالايجاز ان البرودة مضادة للحرارة ، والرطوبة تحارب الجفاف ، ومع ذلك فانها تجتمع معاً دون أي نزاع، بل تتفق، وتنتج جسما واحداً، ويتولد. منها کل شیء.

# الفصل السابع والثلاثون

تسكملة غس الموضوع

 اذاً فالاشياء المتنافرة بطبيعتها والمضادة بعضها للبعض https://coptic-treasures.com/
 ان تصطلح معا لو م يكن هنالك من هو أسمى منها وسيدها ليتحدها ، الذى تخضع له العناصر طائعة كما يطبع العبيد السيد . وبدلا من ان يراعى كلشى ، طبيعته ويتنازع مع جاره ، فانها كلها تدرك الرب الذى انحدها ، وتتناسق بعضها مع بعض ، مع انها مضادة لبعض بالطبيعة ، وتتوافق حسب إرادة ذاك الذى يرشدها

٧ — لأنه لو لم يكن امتزاجها معاً يعزى لسلطة أعلى فكيفكان عكماً للثقيل أرب يمتزج ويتحدمع الخفيف، والرطبمع الجاف، والمستدير مع المستقيم، والنار معالبرودة، أو البحر مع الأرض ، أو الشمس مع القمر ، أو النجوم مع السماء ، والهواء مع السحب ، مع أنَّ طبيعة الواحد تختلف عن طبيعة الآخر ؟ لأنه كان لا بد من حصول ازاع شديد ببنها فالواحد يحرق والآخر يشع برودة ، والثقيل ينحدر إلى أسفل والخفيف يتجه إتجاماً مضاداً إلى أعلى ، والشمس تنير بينها يذيع الهوا. ظلمة ، بل النجوم نفسها تتنازع بعضها مع بعض طالماً كان البعض وضعه أعلى والبعض وضعه أسفل ، ولرفض الليل أن يفسح المجال للنوار ، بل أصر أن يظل مجاهداً ضده

https://coptic-treasures.com/ على انه إن كان الحال هما الكرن منتظماً

ل مشوشاً ، ولما رأينا تناسقاً بل اضطراباً وفوضى، ولما رأينا فقة وأحكاماً بل لوأينا كل شيء مختلا ، ولما رأينا تناسباً بل كل الاشياء متفاوته . لانه في النزاع العام والصراع المشترك إما أن تبيد كل الاشياء أو يظهر مبدأ السيادة وحده . وحتى عذا المبدأ الاخير فانه تظهر الفوضى بين الجميع ، لانه لو ترك أي شي. وحسده وحرم من معاونة سائر الاشياء لسبب الاضطراب بين الجميع . كما إنه لو تركتاليد والرجل وحدهما فان ذلك لا محفظ للجسم كاله

ع - لأنه كيف يصير حال الكون لو أن الشمس وحدها هي التي تظهر ، أو لو أن القمر وحده هو الذي يسير في مجراه ، أو لو لم يكن سوى الليل ، أو لو كان للنهار صفة الدوام إ؟ أو هل يبقى أيضاً هنالك أى تناسق لو أن السهاء وجدت بدون النجوم ، او وجدت النجوم بدون السهاء ؟ أو ما المنفعة لو كان هنالك بحر فقط ، أو لو وجدت الأرض وحدها بدون مياه وبدون أجزاء الخليقة الآخرى ؟ أو كيف كان عكمناً للانسان و أي حيوان أن يظهر على الآرض لو صارت العناصر واحد ، في نزاع متبادل ، أو صارت السيادة والغلبة لعنصر واحد ، ولم يكن هذا العنصر الو/ hitps://copilc-treksures.com/

لانه لا يمكن لأى شي. في العالم أن يتكون من الحرارة وحدها أو البرودة ، أو الرطوبة ، أو الجفاف ، وإلا صارت كل الاشياء بدون نظام أو امتزاج. وحتى العنصر الذي تبدو له السيادة لا يمكن ان يوجد دون معاونة بقية العناصر ، لان هذه هي الطريقة التي جها يوجد كل عنصر الآن

### الفصل الثامن والثلاثون

تتضح وحدة الله من تناسق نظام الطبيعة

ا - إذاً قان كان يوجه هنالك فى كل مكان نظام لا اضطراب ، وتناسب لا تباين ، وترتيب لا تشويش . وكل شى. فى نظام متناسق . وجب علينا حتما . بل دفعنا دفعاً دفعاً اندرك السيد الذى جمع كل الاشياء معاً و أحكمها و اوجد فيها تناسقا . لانه وإن كان لا يرى بالعين إلا انه يمكن من رؤية نظام و تناسق الاشياء المضادة ان ندرك ضابطها ومرتبها وما كها .

۲ – لانه کما انتا إن راينا مدينة تحوى شعباكشيراً ومختلفاً عظا. وحقيرين، أغنيا/https://coptic-treasures.com/وراً وأناثاً

فى حالة منظمة ، ووجدنا أن سكامها وإنكانوا يختلفون بعضهم عن بعض إلا الهم متحدون فيما بينهم ، فالغني لا يقوم على الفقير و لا العظيم على الحقير ، و لا الشباب ضد الشيوخ ، بل يعيش الجميع في سلام متمتعين محقوق متساوية \_ إذا رأينا هذا فلا بد من الاستنتاج أن هنالك حاكماً ، وأن وجوده هو الذي يسبب هذا النظام حتى و إن كنا لا نراه ، ( لأن سوء النظام علامه على عدم وجود حكم ، يينها يبين النظام أن هنالك سلطة حاكمة. فاننا حينها نرى التناسق المتبادل في أعضاء الجسد، فالعين لا تتنازع مع السمع، ولا اليد تتشاحن مع القدم، بل كل عضو يؤدي وظيفته دون أي نزاع ، فاننا ندرك من هذا أن منالك يقيناً نفساً في الجسد تضبط هذه الأعضاء وإن كنا لا نراها) كذلك الحال أيضاً عند ما نرى نظام و تناسق الكون بجب أن ندرك الله ضابطه كله ، وانه واحــــد غبر متعدد ،

اذاً فان هذا النظام في ترتيبه وهذا التناسق والتوافق في كل الأشياء ـ هذه تبين أن الكلمة، ضابطه ومدبره غير متعدد بل واحد . لانه لو كان هنالك أكثر من ضابط واحد للخليقة لما استمر هذا النظام /https://coptic-treasures.com/كل الاشياء

فى فوضى نظراً لتعددها(١)، فكل منها يحاول ان يدفع كل الأشياء حسب ارادته محارباً الآخر. وكما قلنا ان تعدد الآلهة معناه الكفر والالحاد وعدم الاعتقاد بأى إله، هكذا يتبع ان حكم أكثر من واحد معناه عدم حكم احد على الاطلاق. لأن كل واحديريد أن ينقض حكم الآخر، فلا يظهر أى واحد حاكما، بل تحل الفوضى فى كل مكان، وحيث لا يوجد حاكم وجدت الفوضى وسوء النظام بطبيعة الحال.

ع - وبالعكس ان النظام الواحد والتناسق بين الأشياء المتعددة والمختلفة ببينان أن الحاكم أيضاً واحد . فكما اذا سمع المر . عن 'بعد قيثارة مكونة من أو تار متعددة مختلفة واعجب بتوافق نغهانها ، أى أن صوتها لا يتكون فقط من نغهات منخفضة ولا من نغهات عالية أو متوسطة فقط بل تعطى كل الاو تار أصواتها متوازنة معاً ، لا يتسرب إلى ذهنه قط ان القيثارة تلعب من تلقاء نفسها ، أو أن أشخاصاً كثيرين يضربون عليها ، بل يشق تماماً أن هنالك موسيقياً واحداً (حتى يضربون عليها ، بل يشق تماماً أن هنالك موسيقياً واحداً (حتى وان كان لا يراه ) استطاع بمهارته ان يوجد توافقاً بين كل الاوتار لتعطى نغمة شجية \_ هكذا أيضا اذا كان نظام كل المتلاية: مكذا أيضا اذا كان نظام كل المتلاية: المتعادة: المتعادة: المتعادة: المتعادة: المتعادة: المتعادة النه النها اذا كان نظام كل المتلاية: المتعادة ا

(١) تعدد الألمة

الكون فى توافق كامل، دون ان يكون هنالك نزاع أو ثورة من الأعلى ضد الاسفل، أو من الاسفل ضد الأعلى، وكل الاشياء تنحد معاً فى نظام واحد، فن اللاثق أن نعتقد بأن ضابط وملك كل الخليقة واحد لا كشيرين، وهو الذى بنوره يضى، ويحرك الكل.

### الفصل التاسع والثلاثون

التحالة تعسدد الآلهة

۱ — لاننا يجب أن لا نتوهم أن هنالك أكثر من ضابط وخالق واحد للخليقة ، فالديانة السليمة الحقيقية تعتقد أن بارتها واحد ، والحليقة نفسها تشير إلى هذا بوضوح . لانه إن كان لا يوجد سوى كون واحد لا أكثر فان هذا برهان قاطع على أن خالقه واحد . فان كان هنالك تعدد للآلهة وجب أن يكون أيضاً هنالك حتماً أكثر من واحد . لانه لا يعقل أن آلهة كثيرين يصنعون كوناً واحداً ، أو أن الكون الواحد يخلقه أكثر من واحد ، بسبب ما يتبع هذا من سخافات .

۲ — فاولا إن https://coptic-treasures.com/ فاولا إن https://coptic-treasures

1-0

كان هذا معناه الضعف من جانب الذبن خلقوه ، لان الكثير بن اشتركوا فى نتيجة واحدة ، وكان هذا برهاناً قوياً على النقص فى المقدرة على الخلق فى كل منهم ، لانه إن كان واحد كافياً لما كانت هنالك حاجة للكثيرين لكى يكمل كل واحد نقص الآخر . أما القول بأن هنالك أى نقص فى الله فان هذا ليس معناه الحاداً فحسب بل هو فوق كل وقاحة . لانه حتى بين البشر لا يمكن أن يدعى أى صانع البكال ان كان يعجز عن المام عمله ، قطعة واحدة من العمل ، بمفرده بدون مساعدة الكثيرين غيره .

٣ — أما ان كل واحد يستطيع إتمام العمل بأكله غير أن الجميع عملوا فيـه لـكى يساهموا فى النتيجة ، فإن الاستنتاج المضحك الذى نخرج به أخيراً هو أن كل واحـد عمل لينال شهرة لئلا يشك فى مقدرته . ومرة أخرى نقول أنه من أشد السخافات أن ينسب للالهة حب الظهور .

ع – وأيضاً ان كانكل واحدكافياً لخلقة الكل فما الداعى
 لاكثر من واحد، طالما كان فى الواحد كل الـكفاية للكون؟
 وعلاوة على هذا فن الوقاحة والسخافة أن يجعل الشيء المخلوق https://coptic-treasures.com/
 واحداً بينها الخالقون كثيرون ومتعددون، فالقاعدة العلمية

عى أن ما كان واحداً وكاملا هو اسمى من الاشياء المتعددة.

ه ـ وهذا ما يجب أن تعرفه أنه إن كان الكون قد خلق بالملة متعددة لصارت حركاته عديدة ومخالفة بعضها للبعض الانه إذا التفت إلى كل واحد من خالقيه فان حركاته لابد أن تكون مختلفة بالتبعية وهذه الاختلافات أيضاً ـ كما قدمنا يتضمن الاضطراب وعدم النظام لانه حتى السفينة لا يمكن أن تسير مستقيمة إن كان يقودها كشيرون ، وما لم يمسك الدفة ربان واحد . والقيثارة لن تعطى نغات متوافقة إن كان يضرب عليها فنان واحد .

آ اذاً فطالماً كانت الخليقة واحدة والكون واحداً ونظامه واحداً وجب أن ندرك أن ملكها ومبدعها واحداً إيضاً. لان هـذا هو السبب فى أن البارى، نفسه صنع كل الكون واحداً، لئلا يتوهم تعدد البارئين أن وجداً كثر من كرن واحد. أما إن كان ما عمل واحداً فانه يعتقد أن صانعه أيضاً واحد. ويجب أن لا يستنتج من وحدة البارى، أن الكون يجب أن يكون واحداً، فالله كان قادراً أن يخلق أكواناً الحرى فى نفس الوقت. ولكن لان الكون الذى خلق واحد https://coptic-treasures.com/

#### الفصل الاربعو ن

ان معقولية الكون ونظامه يبرهنان على أنه من صنع العقل أو كلة الله

۱ – إذاً من يكون هذا البارى ، ؟ لان هذه نقطة يجب توضيحها ائتلا يتوهم الانسان بارئاً آخر بسبب جهله البارى ، الحق ، فيتردى مرة أخرى فى ضلالة الالحاد القديمة . على اننى أعتقد أنه لا يوجد من يتسرب اليه الشك فى هذه الحقيقة . لانه إن كانت أدلتنا قد يرهنت أن آلحة الشعرا ، ليست آلهة ، واثبتت خطأ أولئك الذين يؤلهون الخليقة ، وبينت بصفة عامة أن العبادة الوثنية كفر والحاد وفساد ، نتج عن هذا حتماً من استبعاد هذه الآلهة أن الديانة الحقيقية بجانبنا ، وأن الإله الذى نعبده ونكرز به هو الآله الحق الواحد ، الذى هو رب الحليقة وبارى . كل الوجود .

ومن یکون هذا سوی أب المسیح السامی فی القداسة والمتعالی فوق کل الموجودات المخلوقة ، الذی ـ کربان ماهر ـ یدیر دفة کل الاشیاء بحکمته وکلمته ربنا و مخلصنا المسیح ، و یحفظها و ینظمها ، و یفایل https://optic-treasures.com/

وما نراه حادثاً هو الأصلح ،طالما كان هو ما يريده ،وهذا يعسر على الانسان أن يرفض الاعتقاد به .

٣ - لانه لو كانت حركة الخليقة غير معقولة ، ولو كان الكون يسير بلاخطة ، لحق للانسان أن لا يصدق ما نقول .
 أما إن كان قائماً بالدقة والحدكمة والمهارة ، وان كان منتظماً كل الانتظام في كل نواحيه ، نتج عن هذا أن ذاك الذي هو أعلى منه ونظمه ليس إلا (عقل أو)كلمة الله .

ع - ولا أقصد بالكلمة تلك القوة الغريزية المودعة في كل الأشياء المخلوفة التي أعتاد البعض أن يسموها المبدأ الخلق ، (١) والعديمة النفس التي ليست لها قوة المعقولية أو التفكير ، بل تعمل من الظاهر حسب فطنة من يستخدمها ، ولا اقصد كلمة الكائنات العاقلة والمكونة من مقاطع وتتلون حسب قوة تعبيرها ، بل أفصد و المكلمة ،، الحي القوى ، كلمة الله الصالح ، إله الكون ، نفس و المكلمة ،، الذي هو الله (٢) ، الذي وهو يختلف عن كل الأشباء التي خلفت ، وعن كل الخليمة ، فهو و المكلمة ،، الواحد الآب الصالح ، الذي بعنايته نظم هذا الكون و يغيره ،

<sup>(</sup>۱) القدرة على خلق الله https://coptic-treasures.com/

٥ — واذ هو را الكلمة ،، الصالح الآب الصالح فقد أبدع نظام كل الأشياء ، متحداً الشيء الواحد مع سائر الأشياء التي تخالفه ، و مخضماً إياها لنظام واحد متناسق ، واذ هو قوة الله وحكمة الله فانه يجعل السهاء تدور ، وعلق الارض و ثبتها بمجرد اشارة منه (۱) رغم أنها لا ترتكز على شي .. والشمس إذ تستضى . به تنير العالم ، والقمر له مدته المحدودة للاضاءة . واليه (۱) يعزى تعلق الماء في السحب ، وهطول الامطار على الأرض ، وحفظ البحار في حدودها ، والأرض تحمل العشب وتكتسى بكل أنواع النباتات .

٣ – وإن شك أى إنسان فيما نقول وتساءل ان كان يوجد هنالك كلمة الله على الاطلاق(٣) فان انساناً كهذا لابد أن يكون معتوهاً إذ يشك فى كلمة الله ، ومع ذلك فمن الممكن توضيح الأمر بما يرى ، لأن كل الأشياء كائنة بكلمة الله وحكمته ، كما أنه لا يمكن لأى شى ، مخلوق أن يكون له وجود ثابت لو لم يكن قد خلقه العقل ، وهذا العقل هو كلمة الله كما قلنا .

<sup>(</sup>١) أو « بارادته » أو « بأمره » كما قد يفهم من الأصل اليوناني (٢) أو « الرادته » أو « المرادته الله اليوناني (٢) الله كلة الله (٢) (٢)

# الفصل الحادي والاربعون

وجود (الـكنامة) في الطبيعة ضروري ليس فقط لحلة: بها اصلا بل أيضاً لدوامهـــا

1 - على انه وانكان هو ووالكلمة ،، فانه ليس كما قلنا - كالكلمات البشرية مكوناً من مقاطع ، بل هو صورة ابيه غير المتغيرة . ولانالبشر مكونون من أجزاء ومخلوقون من العدم فان احاديثهم مزجم ن أشياء مختلفة وقابلة للتجزئة. أما الله فله وجود حقبقي وليس مزيجاً من أشياء مختلفة ، ولذلك فانكلمته أيضاً له وجود حقبقي وليس مزيجاً ، بل هو الله الواحد الوحيد (١) ، خرج بصلاحه من الآب كما من ينبوع صالح ، وهو يضبط كل خرج بصلاحه من الآب كما من ينبوع صالح ، وهو يضبط كل

٧ - أما السبب الذي لاجله أتحد الكلمة ، كلمة الله ، نفسه (٢) بالمخلوقات فهو عجيب حقاً ، ويعلمنا ان النظام الحالى للأشياء لا أق كل اللياقة . لأن طبيعة المخلوقات - وقد برزت إلى الوجود من العدم - زائلة وضعيفة وفائية ، ان كانت مكونة من نفسما فقط. على أن إله الكل صالح وسام في النبل بالطبيعة ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح لا يمكن أن يصد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح الم يمكن أن يحسد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص الصالح الم يمكن أن يصد ولذلك فهو رحوم . لان الشخص المحدد المحدد ولا المحدد ولا

https://coptic-treasures.com/

احداً (١) ، ولهذا السبب فانه لا يمكن ان يحسد احداً حتى على الوجود، بل يتمنى ان يوجد الجميع ليظهر فيهم رأفته وحنانه . ٣ ــ اذاً فانه اذ رأى ان كل الطبيعة التي خلقت زائلة وعرضة للأنحلال، وفق نواميسها، والكي لا تنتهي إلى هذا المصير ، ولكي لا يتحطم الكون مرة أخرى ويعود إلى العدم ، لهذا فانه خلق كل الأشيا. بكلمته الازلى، واعطى الخليقة وجوداً كيانياً ، وعلاوة على ذلك لم يتركه يطوح به في عاصفة في اتجاه طبيعته ، لئلا يتلاشي من الوجود مرة اخرى(٢). ولكنه نظراً لصلاحه يرشد كل الخليقة ويركزها بكلمته الذي هو نفسه الله أيضاً , لـكى يكون للخليقة نور بتدبير ورعاية و تنظيم ووالكلمة،، والحَى تتمكن من أن تستقر آمنة دواماً . لانها تشترك مع و, الكلمة ،، الذي يستمد الوجود الحقيق من الآب ، وتستمد منه المعونة للوجود ، ائلا يصيبها ما كان مكناً ان يحل بها لو لا بقاؤها بواسطة ٠٠ الكلمة ،، ، أي ائلا يصيبها الانحلال ، لأنه « هو صورة الله غير المنظورة بكركل خليقة . فانه به وفيه كل

<sup>(</sup>۱) انظر « تجدد الكلمة » ۳:۳ (۲) انظر « تجدد الكلمة » ۲:٤۳ (۱لطاشية) https://coptic-treasures.com/

الأشياء كائنة ، ما يرى وما لا يرى ، وهو رأس الكنيسة ، كما يعلم خدام الحق فى كتاباتهم المقدسة (١).

#### الفصل الثاني والاربعون

وصف عمل الكلمة هذا بتوسع

ب اذاً فان كلمه الآب القدوس، الكلى القدرة ، والكلى الكال، اذ اتحد بالكون وكشف عن قواته فى كل مكان ، وأنار الكل ، ما يرى وما لا يرى ، وهو بم-كما كلما ويربطها بنفسه ، دون ان يترك شيئاً خالباً من قوته ، بل بالعكس يحيى كل شىء ويعضد كل شىء فى كل مكان ، كل شىء على انفراد ، وكل الأشياء مجتمعة ، ويجمع إلى واحد مبادى ، كل الدكائنات المحسوسة ، أى الحرارة والبرودة والرطربة والجفاف ، ولا بسمح لها بان ينازع بعضما بعضاً ، بل تتفق كلما فى تناسق واحد بسمح لها بان ينازع بعضما بعضاً ، بل تتفق كلما فى تناسق واحد.

و بفضله و بفضل قو ته لا تتنازع النار مع البرودة ، ولا الرطوبة مع الجفاف ، بل تمتزج معا المبادى المتناقضة كا نها اخوة أو اصدقا ، و تعطى حياة للأشياء التي نراها ، و تكو ن المبادى التي بها ترجد الاجسام . و ماطاعته \_ أي باطاعة الله

https://coptic-treasures.com/

الكلمة \_ فان ما على الأرض يحيا وما فى السهاء ينتظم. وبفضله تتحرك كل البحار والمحيطات العظمى فى حدودها المعينة ، بينها \_ كا قدمنا \_ تعطى الأرض الجافة أعشاباً وتكتسى بكل انواع النباتات. ولعدم اضاعة الوقت فى تعداد التفاصيل مع وضوح الحق نقول انه لا يوجد شىء كائن يشغل حيز إلا وخلق به وقائم به كا يقول أيضاً اللاهوتى (١) و فى البدء كان الكلمة ، والكلمة كان عند الله ، وكان الكلمة الله . كل شىء به كان وبغيره لم يكن شىء عما كان ، .

٣ - وكما انه اذا صبط موسيق قيثارة ، وبذكانه جعل النغهات العالية متوافقة مع المنخفضة ، والنغهات المتوسطة مع بقية النغهات ، وكانت نتيجة هذا اعطاء نغمة واحدة ، هكذا أيضاً اذ امكست حكمة الله الدكون كقيثارة فجعلت ما في الهواء متوافقاً مع ما على الارض ، وما في السهاء متوافقاً مع ما في الحواء ، وأتحدت الجزء مع الكل ، محركا كل الاشياء باشارته وارادته ، كانت النتيجة الطيبة الجميلة وحدة الكون ونظامه ، أما هو فانه يلبث \_ غير متحرك \_ مع الآب ، مع انه يحرك كل الاشياء بتدبيره كما يبدو صالحاً لكل شيء أمام أبيه .

https://coptic-treasures.com/  $\tau = 1:1$   $\chi$  (1)

٤ — لان ما يدعو للدهشة فى لاهو ته هو هذا: انه باجراد واحد لارادته، وبنفس الاجراء الواحد، يحرك كل الاشياء فى آن واحد، لا فى فترات معينة ، بل كل الآشياء مجتمعة ، المستقيم والمنحى، ما هو فوق وما هو أسفل وما توسطهما، الرطب والبارد والحار ، ما يرى وما لا يرى ، وينظمها بحسب طبائعها المختلفة . لانه بصفة مستمرة ، وباشارة واحدة منه ، يتحرك المستقيم مستقيماً ، والمنحى أيضاً والمتوسط يسير كل فى حركته . والحار ينال حرارة ، والجاف جفافاً ، وكل الآشياء تحيا و نتظم به حسب طبائعها المختلفة ، و نتيجة لهذا فهو بخرج حماً توافقاً عجيباً الهيا .

#### الفصل الثالث والاربعون

ثلاثة تشبيهات لايضاح علاقة الكلمة بالكون .

۱ – والأمكان فهم حقيقة عظمى كهذه بأحد الامثلة لنشبه ما نريد شرحه بجوقة مرتلين. فكما ان الجوقة مكونة من اشخاص مختلفين، أطفال وسيدات ورجال، مسنين وأحداث. واذا ما اعطى احدهم (قائلة https://coptib-treasures/contil/ح متفقاً مع طبيعته وقوته ، الرجل كرجل ، والطفل كطفل ، والمتقدم فى السن كمسن ، والشاب كشاب، بينها الكل بؤلفون نغمة واحدة متوافقة .

٧ - أو كما ان نفسنا تحرك فى وقت واحد حواسنا المختلفة وفق الوظيفة التامة لكل حاسة ، حتى اذا مثل أى موضوع تحركت كل الحواس معاً ، فالعين ترى ، والأذن تسمع ، واليد تلبس ، وحاسة الشم تشم ، والحلق يذوق ، وكثيراً ما تحرك سائر اعضاء الجسم أيضاً ، فالقدمان تسيران مثلا .

٣ - أو - لايضاح قصدنا بمثل ثالث ـ كا ن مدينة عظيمة جداً قد بنيت وهي تدار بوجود الحاكم والملك الذي بناها ، لانه حينها يكون حاضراً ويعطى الأوامر ويضع عينه على كل شي. فالكل يطيعون البعض ينشغلون في الزراعة ، والآخرون يسرعون للمساقي لاخذ المياه ، والآخر يخرج لقد بير المؤونة ، الواحد يذهب لمجلس الأعيان ، والآخر يدخل الاجتماع ، والقاضي يذهب إلى المنصة ، والرئيس إلى مكتبه . والصانع أيضاً يجلس إلى مهنته ، والنوتي ينزل إلى البحر ، والنجار إلى مصنعة ، والطبيب إلى علاجه ، والمهندس المهاري إلى بنائه ، وبينها يذهب الواحد من وينها يسير وبينها يدهب الواحد من وينها يسير وبينها يدهب الواحد بهن الريد والمناوية وبينها يسير

البعض حول المدينة يخرج منها الآخرون ويعودون إليها . على. أن كل هذا يسير ويدبر بحضور الحاكم الواحد وبتدبيره .

ع مكدتا أيضاً بجب أن تكون فكرتنا عن كل الخليفة موانكان المثل غير واف بالغرض ولكن بفكرة أوسع . لأنه بايماءة واحدة ، كما من كلمة الله ، تنتظم كل الاشياء في وقت واحد ، وكل يؤدى وظيفته المناسبة ، وكلما تؤول معا الى نظام واحد .

### الفصل الرابع والاربعون

تطبيق التشبيهات على كل الكون ، ما يرى وما لا يرى

١ - لأنه بايماءة وبقوة كلمة الآب الالهى الذى يدبر ويتراءس على الدكل. تدور السياء وتتحرك الكواكب، والشمس تضىء. والقمر يسير فى دائرته. والهواء يتلقى نور الشمس والاثير حرارتها. والرياح تهب. والجبال ترتفع شاخة. والبحر يضطرب بالامواج. والكائنات الحية فيه تنمو. والارض تلبث ثابتة. وتشمر. والانسان يتكون ويحيا ويموت ثانية. وكل الاسموية https://coptictreasures.com/

والنار تحرق، والماء يبرد. والينابيع تنبع، والأنهار تفيض والفصول والساعات تتوالى والإمطار تهطل والسحب تمتلى والبرد يتكون والثلج والجايد بجمدان والطيور تطير والزحافات تسير، وحيوانات المياه تعوم والبحر يعبر والارض تزرع وتعطى محصولات في أوقاتها والنباتات تنمو بعضها صغير، والبعض ينضج والبعض الآخر يشيخ في نموه ويتلف واذ تختني بعض الاشياء يتوالد البعض الآخر ويظهر الى النور.

٢ - على أن كل هذه الاشياء ، وأكثر منها مما لا يمكن ذكره لكثرتها ، اذ يعطيها كلمة الله صانع العجائب والمعجزات ورا وحياة ، يحركها ويرتبها بإيماءة منه ،جاعلا الكون واحدا . كا أنه لا يتغافل حتى عن القوات غيير المنظورة . لانه اذا يعتبر هذه أيضاً في الكون ، على أساس أنه هو خالقها أيضاً ، فانه يضبطها معاً ، ويحييها بإيماءة منه وبتدبير عنايته . ولا يمكن أن يلتمس أى عذر لعدم الايمان بهذا .

۳ وكما انه بعنايته تنمو الاجساد، والنفس العاقلة تتحرك
 وتنال الحياة وقوة التفكير، وهكذا لا يحتاج الا لبرهان وجيز
 https://coptic-treasures.com/
 لاننا نرى ما هو حادث، هذا أيضاً نفس كلمة الاب باشارة

لمسيطة بقوته يحرك ويضبط الكون المنظور والقوات غيير المنظورة ، معطياً لكل شيء وظيفته الماسبة ، وبذلك تتحرك القوات الالهية في طريق أكثر الهية ، أما الاشياء المنظورة فانها تتحرك كما نراها . على انه هو نفسه ، اذ هو فوق الكل ، وهو الصابط الكل والملك والقوة المدبرة ، فانه يفعل كل شيء لمجد ابيه ومعرفته، حتى يعلمنا بنفس الاعمال الصادرة من قبله قائلا وبعظم جمال المبرو .ات يبصر فاطرها على طريق المقايسة (١) ، .

#### الفصل الخامس والاربعون

الحائمة . تعليم الكتاب المقدس عما ورد في الباب الأول .

ا – وكما انه بالتطلع إلى السهاء ورؤية نظامها ونور الكواكب يمكن استنتاج ادراك والكلمة ، الذي نظم هذه الاشياء، هكذا برؤية والكلمة، وجب على المرء ان يرى أيضا الله ابله، الذي اذ خرج من قبله يمكن يدعى بحق ترجمان أبيه ورسوله.

۲ و هذا يمكن ان يراه المرء من اختبار أتنا . لانه ان كانت الكلمة حينها تخرج من البشر نستنتج ان العقل هو باعثها ، و بتفكير نا https://coptic-treasures.com/

<sup>(</sup>۱) مكة ۱۲:0°

فى الكلمة نستطيع ان نرى بعقولنا العقل الذى تعلنه ، هكذا أيضا .. مع الفارق فى القياس بدرجة لا تقدر .. اذ نرى قوة والكلمة ، فاننا نحصل أيضا على معرف أبيه الصالح ، كما يقول المخلص نفسه « الذى رآنى فقد رأى الآب(١) ه . على أن هذا يعلمه كل كتاب موحى به بوضوح أكثر وسلطان أعظم محتى اننا بدورنا نكتب اليك بحسارة كما نفعل ، وانت ان لجأت اليها استطعت ان تتحقق مما نقول .

س- لان البرهان اذا تأيد بسلطة أعلى صار من غير الممكن. دحضه اذاً فمن البداءة علمت الكلمة الالهية الشعب اليهودي بقوة عن ابادة الاصنام حين قالت (٢) و لا تصنع لك تمثالا منحو تا ولا صورة ما عافى السهاء من فوق وما فى الارض من تحت، على ان سبب ابادتها يعلنه كاتب آخر (٣) وأصنام الامم فضة وذهب عمل ايدى الناس . لها أفواه ولا تتكلم . لها أعين ولا تبصر . لها آذان ولا تسمع . لها مناخر ولا تشم . لها ايد ولا تلس . لها أرجل ولا تشم . لها ايد ولا تلس . لها أرجل ولا تمين من أن يعبد أى ولكنها اذا عرفت جمالها تمام المعرفة ، وخشية من أن يعبد أى

v \_ t : https://coptic-treasures.com/

امرى. هذه الإشياء \_ اذا ما تأمل فى هذا الجمال فقط \_ كا نها آلهة ، بدلا من أن ينظر اليها كصنعة الله فانها علمت البشر مقدماً بقوة حيين قالت (١) ود وحيين ترفع عينيك وتنظر الشمس والقمر وكل جند السماء فلا تضل و تعبدها هذه التي أعطاها الرب إلهك لجميع الشعوب التي تحت السماء ،، . ولكنه أعطاها لا لكى تكون آلهتهم بللكي يعرف الأمم بو اسطتها كيا الله صانعها كلها .

٤ – لان شعب اليهود قديماً كانت لديهم تعاليم وافرة ، ولذلك فقد كانت لديهم معرفة الله ايس فقط من أعمال الخليقة بل أيضاً من الكنتب الألهية . وعلى العموم فانه لمكى يبعد البشر عن الضلال والتصورات غير المعقولة عن الأصنام نراه يقول (٢) ٥٠ لا يكن لك آلهة أخرى سواى ، وليس هذا معناه أنه ينهاهم عنها كانه توجد آلهة أخرى ، بل لئلا يتحول أي واحد عن الاله الحقيقي و يتخذ لنفسه آلهة من العدم كمثلك التي تدعى آلهة في كمتابات الشعرا، والكرتاب مع أنها ليست آلهة . و نفس اللغة تدل على أنها ليست آلهة . و نفس اللغة تدل على أنها ليست آلهة ، و لا يكن لك آلهة آلهة . و نفس اللغة تدل على أنها ليست

https://coptic-treasures.com/

أخرى ،،. وهذه تشير فقط إلى المستقبل. وما يشير إلى المستقبل ليس له وجود وقت التكلم.

#### الفصل السانس والاربعون

تعليم الكنتاب المفدس عما ورد فى الباب الثالت

اخاد الوثنيين وأمرت بسكون تلك التعاليم الالهية التى فندت الحاد الوثنيين وأمرت بابادة الاوثان ، أم هل تركت الجنس البشرى ليسيروا دورن امدادهم قطعاً بمعرفة الله ؟ كلا فانها سبقت عقولهم حين قالت (١) وواسمع بالسرائيل الرب الهك إله واحد ،، وأيضا وو تحب الرب إلهك من كل قلبك ومن كل قوتك ، وأيضا ووليه الرب إلهك تسجد ، واياه وحده تعبد .

٣ - أما ان عناية والـكلمة عـ الذى هو فوق الـكل - وقوته المنظمة قد شهدت لها كل الـكنتب الموحى بها فان هذه الفقرة تكنى لتدعيم حجتنا حيث يقول الرجال الذين يتكلمون بلسان الله (٢) واسست الأرض فثبتت ، اليوم يثبت حسب

https://coptic-treasures.com/

أحكامك ، وأيضا (١)، رنموا لالهنا بعود . الـكاسى السموات سحابا المهي. للأرض مطراً المنبت حشيشا على الجبــال وعشبا أخضر لخدمة الانسان . المعطى للبهائم طعاما ،

٣ - ولسكن بمن يعطيها الا بمن خلقت به كل الأشياء؟ لأن العناية المهيمنة على كل الأشياء هى بطبيعة الحال من اختصاص ذاك الذي خلقت به . ومن يكون هذا إلا كلمة الله . الذي يقول عنه في مزمور آخر (٢) . كلمة الربصنعت السموات وبنسمة فيه كل جنودها ، لأنه يخبرنا أن كل الأشياء خلقت فيه وبه .

٤ - من أجل هذا فانه هو أيضا يقنعنا ويقول (٣) «هو تكام فصنعت . هو أمر فخلقت ، كما يؤيد قرلنا أيضا مرسى العظيم - فى بد. وصفه للخليقة - بعبارته قائلا (٤) : وقال الله ونعمل الانسان على صورتنا كشبهنا، لانه أيضا عندما كان يخلق السماء والارض وكل الاشياء قال اليه الآب (٥) « ليكن جلد .. ولتجتمع المياه . . . ولتظهر اليابسة . . . لتنبت الارض عشباً

<sup>(</sup>۱) مز ۱۱۵۷ : ۷ – ۱ (۲) مز ۳۳ : ۳ (۳) مز ۱۱۵۸ : ۰ (۱) مل ۱۱۵۷ : https://coptic-treasures.com/

وبقلا ، لذلك نجب أيضا اتهام اليهود لسبب عــدم التفاتهم للـكـتب المقدسة باخلاص .

 لأنه يمكن توجيه السؤال اليهم: لمن كان الله يتكلم مستعملا صيغة الأمر ؟ لو انه كان وقتئذ يأمر وبخاطب الاشياء التي كان مخلفها لسكان السكلام الهوأ لانها لم تكن قد خلفت بعد ، بل كانت على وشك أن تخلق . على أنه لا يمكن لأحد أن يتحدث لما ايس له وجود، او يوجه أمرأ لما لم يخلمني بعد لـكي يخلق. لانه لو كان الله قد أصدر الأمر للأشياء المزمع أن تمكون لمكان قد قال وكوني أيتها السماء وكونى أيتما الأرضوأظهر أيها العشب وكن أيها الانسان، والحينه في الواقع لم يفعل هكدنا ، بل أصدر الأس هكدا « نعمل ( لنعمل ) الانسان » ، «لينبت العشب » ، وهذا دليل على أن الله كان يتكلم عنها الشخصية أخرى موجودة . ويتبع هذا أنه كانت هذالك شخصية أخرى معه تـكلم معما عند ما خلق كل الأشياء .

م فن اذا يمكن أن بكرن مذا الإكليمية ولانه لن عكن https://coptic-treasures.com/ أن يقال أن الله تكلم إلا ليكلمته ؟ أو من كان معه عندما خلق كل الكائنات المخلوقة إلا حكمته التي قالت (١) و لا خلق السيماء والارض كنت هناك أنا معه ء . على أنه عند ذكر السيماء والارض .

الله اذكان حاضراً معه كحكمته وكلمته ، ومتطلعاً إلى الآب ، صدَّرر الكرن ورتبه ومنحه نظاماً ، و لانه هو قوة الآب أعظى كل الاشياء قوة الوجود ، كما يقول المخلص (٣)
 كل الاشياء التي أرى الآب يعملها هذه أيضاً أعملها كذلك ، وقد علم اللاميذه القديسين أن و الكل به وله قد خلق ،

۸ - ولانه المولود الصالح من الآب الصالح ، والابن الحقيق ، فهر قوة الآب وحكمته وكامته ، ليس عن طريق المشاركة (٣) ، ولا كان هذه الصفات اكتسبها من الخارج ، كا هو الحال مع من يشتركون في طبيعته ، ويصيرون حكام به ، وينالون منه قوة و تمقلا ، بل أنه هو نفس حكمة الآب ، ونفس كلمته ، ونفس أقوته ، ونفس النور ، ونفس الحق ، ونفس البر . ونفس الفضيلة ، وهو يقيناً صورته الظاهرة .

<sup>(</sup>۱) ام ۸ : ۲۷ ( م) https://coptic-treasures.com/ کانت هذه هي آراء الاريوسيين وغيرهم من المبتدعين الكثيرين

وبهاؤه . وشبهه . وبالاجمــال هو تمرة الآب الفائفة الــكمال . وهو وحده الابن وصورة الآب غير المتغيرة .

# الفصل السابع والاربعون

ضرورة الرجوع إلى المكلمة إن أردنا تجديد طبيعتنا الفاسدة

۱ — إذاً من ذا الذي يستطيع أن يعلن الآب بالاحصاء (١) لحكى يتبين قوات كلمته ؟ لأنه كما أنه هو كلمة الآب وحكمته هكذا أيضاً اذ تنازل للمخلوقات قد صار نفس بهائه ونفس الحياة والباب والراعى والطريق، كما صار ملكاً وحاكما ومخلصا قوق الكل، ونور الحياة وواهبها ، والمهيمن على الكل، وذلك لكى يعر ف العالم بمن ولده فيدركه . ولان الآب له ابن كهذا مولود منه ، وصالح وخالق ، فانه لم يخبئه عن نظر خلائقه ، ولكنه يعلنه يوماً فيوماً بواسطة نظام وحياة كل الأشياء التي هي صنعته .

٢ — على أنه فيه و به يعلن نفسه أيضا كما يقول المخلص (٢)

https://coptic-treasures.com/

رأنا في الآب والآب في ، ويتبع هذا أن والكلمة ، في ذاك الذي ولده ، وإن المولود يحيا مع الآب إلى الآبد . وعلى هذا الاساس ، ولانه لا شي خارج عنه ، بل السهاء والارض وكل ما فيهما تعتمد عليه . الا أن البشر في حماقتهم قد نبذوا معرفته وعبادته . واكرموا الاشياء التي لا وجود لها بدل الموجودة وعرضا عن الته اليقيني الحق الحوا ما ليس له وجود . و وعبدوا المخلوق دون الخالق ، (١) و هكذا حكموا على أنفسهم بالحاقة والجهل والفساد .

٣ - وما مثلهم إلا مثل من يعجب بالصنعة أكثر من الصانع ، أو من يدهش للاعمال العامة في المدينة حتى يستخف بمن بنوها ، أو من يمتدح آلة موسيقية ولكنه يحتقر الشخص الذي صنعها و نغمها . يا لها من حماقة وجهل محزن في نظر العين البشرية . لانه كيف كان يمكن ألهم أن يعرفوا البناء أو السفينة أو القيثارة ان لم يكن صانع السفينة قد بناها ، والمهندس المعماري شيدها ، والموسبق صورها

ع ــ وكما ان من يفكر بهذه الطريقة مجنون، بل يتخطى كل حدود الجنون، هكذا <sup>و</sup>يعتبرون مخبولين فى عقولهم ــ فى https://coptic-treasures.com/ أي - كل الذين لا يدركون الله ولا يعبدون كامته ربنا يدوع المسبح مخلص الكل، لذى به بنظم الاب كل الأشياء ويضبطها، ويهيمن على كل الكون ، والذى اذ آمنت به واتقيته با صد قى حبيب المسبح فثن وافرح وليمتلى، قلبك رجاء ، لأن الخلود وملكوت السموات هما ثمر الايمان به وتقواه اذا ما تزينت النفس حسب نو اميه، لآنه كما ان جزاء الذين يسلكون حسب مثاله الحياة الابدية ، هكذا جزاء الذين يسلكون الطريق المضاد لا طريق الفضيلة ، هو الخزى العظيم ، والهلاك بلا مغفرة فى يوم الدينونة ، لأنهم رغم معرفتهم طريق الحق كانت اعمالهم بعكس معرفتهم ،

تقوم المكتبة بطبع ونشر الكتب الدينية على اختلاف أنواعها : \_

طقسية – قبطية – عقائدية – وعظية تعليمية – تفسيرية – تاريخ روانية – مدائح وترانيم صور دينية